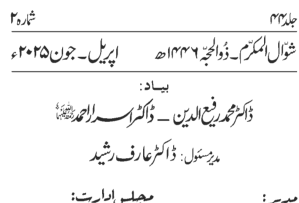
قِعْلُ الْقَلْحَ



حافظ عاكف سعيد \_ حافظ عاطف وحيد داکٹرابصاراحمد یبر: حافظ خالد محود خصر يرد فيسرحد يونس جنجوعه \_مؤمن محمود بروفيسرحافظ قاسم رضوان

يكيا زمطبوعا هار لاهور

36 کے ماڈل ٹاؤن لاہور فون 3-35869501 ویب ایک : www.tanzeem.org ای ٹیل: publications@tanzeem.org روپے، فی شمادہ :251 روپے

| حرفِاوّل                                   |                                |    |
|--------------------------------------------|--------------------------------|----|
| پروفیسرخورشیداحمد :فکری استفامت کا استعارہ | ڈ اکٹرابصاراحمہ                | 3  |
| تذكّروتدبّر                                |                                |    |
| مِلاكُ التأويل <sup>(٠٠)</sup>             | ابوجعفراحدين ابراتهيم الغرناطي | 17 |
| فهم القرآن                                 |                                |    |
| ترجمهٔ قرآن مجید، مع صرفی ونحوی تشریح      | بروفيسرحا فظاحمه يارَّ         | 29 |
| فكرونظر                                    |                                |    |
| جدیداخلاقی بحران کی فکری بنیادیں           | ڈ اکٹرمحدرشیدارشد              | 42 |
| فكروفلسفه                                  |                                |    |
| مبادئ علم کلام                             | سعيد عبداللطيف فوده/مكرم محمود | 53 |
| تعليم وتعلّم                               |                                |    |
| مباحث عقيده (۲۲)                           | مؤمن محمود                     | 60 |
| كتابنما                                    |                                |    |
| تعارف وتبصره                               | اداره                          | 73 |
| بيانُالقرآن                                |                                |    |
| MESSAGE OF THE QURAN                       | Dr. Israr Ahmad                | 96 |

2





ايريل تا جون 2025 - المح

یر دفیسرخور شید احمد :فکری استفامت کا استعاره

Gone but not forgotten, remarkable man!

ڈ اکٹر ابصاراحمد

پروفیسرخور شید احمد صاحب کی دارِفانی سے دارِبقا کی طرف کوچ کرنے کی اطلاع سے جہاں ایک طرف طبعی وفطری رنج والم کی کیفیت ہوئی' دوسری جانب گزشتہ صدی کی ساٹھ کی دہائی کے اداکل میں ان کے ساتھ فکرِمولا نا ابوالاعلیٰ مودودی سے متاثرہ ووابستہ کراچی کے دوسر تحریکی بزرگوں سے تعارف وملا قات کی بہت سی یا دیں بھی ذہن کے پرد سے پرفلم کی طرح چلنے کیس۔

اسرار بھائی کی ہدایت ورا ہنمائی کے مطابق جب راقم نے گورنمنٹ کالج' منٹگمری ( حال ساہی وال ) سے اگست ۱۹۲۳ء میں بی اے(فرسٹ ایئر) یا س کر کےفلسفہ میں آنرز اور ماسٹرز کے لیے کراچی یو نیورٹی میں داخلہ لیا تو پی تمام حضرات ایم اے کی ڈگری کے ساتھ اپنے تدریک کیریئر کے ابتدائی دور میں تھے۔خورشید صاحب تو شعبہ معاشیات میں غالباً اسسٹنٹ پروفیسر ہو گئے تھے جبکہ ان کے برا دیراصغرانیس احمد اسلامی تاریخ کے شعبہ میں اسٹنٹ لیکچرر تھے ( یہ کیڈر بھی اُس دقت کراچی یو نیورٹٹی میں تھا )۔ جناب خرم جاہ مراد کے تنین بھا ئیوں سے ملا قات ہوئی۔ قاسم حسن مرادتویو نیورٹی ہی کے شعبہ اسلامی تاریخ میں استاد تھے جبکہ مسلم سجا دصاحب اوران کے سب سے چھوٹے بھائی کے ساتھ اسلامی جمعیت طلبہ کے درس قرآن اور دوسر ے اجتماعات میں ملاقات ہوتی رہی'جوشہر میں سٹریجن روڈیر واقع جمعیت کے دفتر میں ہوتے تھے۔ یہ ہمارے قریبی عزیز بھی اس طرح تھے کہ ان کے والد جناب منظور علی مراد میر ہے والد کے فرسٹ کزن (پھوچھی زاد بھائی ) متھے۔اس کا تذکرہ برادر مکرم اسرار بھائی نے اپنی تحریروں میں بھی کیا ہے۔ظفر الحق انصاری بھی شعبہ تاریخ میں لیکچرر متھے۔ان کی شخصیت کو راقم نے اُس وقت بھی پُرُشش اور متاثر کن یا یا' حالانکہ انہیں ابھی مستقبل میں میک گل ( کینیڈا) اور دوسری معروف بیرونی جامعات میں اپنے علمی وتعلیمی کریئر کو polish کرنا تھا۔ مزید بیہ کہ انگریز ی ادرعر بی میں شریعہ لاء کی تدریس اور تحقیقی تصنیفات و مقالات کے ذریعے اسلامی تہذیب پر شان دار کام بھی کرنا تھا۔ یوں انہیں یور پ اور امریکہ کے مشتشر قین کے ساتھ مثبت ڈائیلاگ کر کے اسلام کی حقانیت ثابت کر ناتھی۔ان کے حچو ٹے بحائي ظفر آفاق انصاري' جن كاتعلق شعبه نفسيات سے تھا' سے تعارف اورتفصیلی ملاقات بہت بعد میں ہوئی۔ چرکٹی بارسیمینارز میں ملنا ہوا' جہاں ایک بارلا ہور میں منعقدہ ایک ورک شاپ میں ڈاکٹر بر ہان احمد فاروقی بھی ايريل تاجون 2025 ء کا ايج 🍣 🖁 حکمت قرآن 📲 3

شریکِ بزم تصف ڈاکٹر ظفر آخل انصاری نے امریکہ اور پھر اٹھارہ سال سعودی عرب کی جامعات میں اسلامی قانون کی تدریس کے بعد وطن واپسی پر اسلام آباد میں ادارہ تحقیقات اسلامی کے ڈائر یکٹر جنرل کی حیثیت سے تین چار بارکسی علمی موضوع پر سیمینار میں شرکت کی دعوت دی تو لا ہور سے اسلام آباد پہنچ کر راقم کی ان دونوں بھائیوں سے ملا قات ہوتی رہی۔ گھر پر دعوت طعام اور بیسمنٹ میں ظفر آخل انصاری صاحب کی شان دار السمر یری دیکھنے کا موقع بھی ملا۔ انگلینڈ سے چارکس گائی ایٹن (حسن عبد الحکیم) برا در محتر مصدر مرکز کی انجمن خُدام بھائی کی دعوت پر سالا نہ محاضرات قرآنی کے سلسلے میں چارو قیع خطبات کے لیے لا ہور تشریف لا کے تو اسرار لیے لا ہور آ کے اور قرآن آڈیٹور کی میں از حد محاض آباد سے مارچ ۱۹۹۲ء میں آخری خطبے کی صدارت کے اسلامی جعیت طلبہ کے ساتھ ماضی میں گہر نے تعلق اور خطری آباد تو کی میں از محن میں اسلامی اور ایک میں میں محکم اور اسلامی جعیت طلبہ کے ساتھ میں گہر نے معلق اور خطریات کی لیے از خوان میں از کری خطبے کی صدارت کے

میں فلسفہ میں منظور احمد صاحب کا با قاعدہ طالب علم اس لیے نہیں رہا کہ وہ شعبہ میں میرے داخل ہونے کے فور أبعد ہی لندن روانہ ہو گئے اور وہاں کے بربیک کالج میں ڈاکٹریٹ کے لیے تحقیق کام شروع کر دیا۔ تین سال بعد وہ ڈاکٹر منظور احمد بن کر کراچی یو نیورٹی واپس آئے تو داڑھی صاف ہوگئی تھی اور ان میں ذہنی وفکری تحول عظیم سی **دست قرآن آگا**  واقع ہو چکا تھا۔ فرنگیت زدگی عقل وفکر کی تیز روشن نئے تجربات اورجد یدیت کی فضا ہے وہ اس قدر متحور ہوئے کہ اسلام کونہایت ترقی پیند بجھنا اور بنانا شروع کر دیا۔ اپنے کمی مقالات میں بیفکر پیش کی کہ اجتہا دے ذریعے سے ہم اسے جمود سے نکال کر حالات کے مطابق ڈ ھال سکتے ہیں۔ مغرب کی خدانا شناس فکر وتہذیب سے مرعوبیت کے زیرِ اثر انہوں نے یہاں تک بھی برملا بینا محمود جملہ ارشا دفر مایا کہ: ''نقل کے پیاد ے مغرب یا امریکہ کو شکست نہیں دے سکتے '' انہوں نے ''روشنی طبع'' کے تحت اپنا کم وہیش پندرہ سالد پڑ ھا ہواروایتی اسلام بھلا کر جدید لسانیا تی فلسفے اور ہر مینیات (معنی نے ''روشنی طبع'' کے تحت اپنا کم وہیش پندرہ سالد پڑ ھا ہواروایتی اسلام بھلا کر جدید لسانیا تی نہیں دے سکتے '' انہوں نے'' روشنی طبع'' کے تحت اپنا کم وہیش پندرہ سالد پڑ ھا ہواروایتی اسلام بھلا کر جدید لسانیا تی الطبیعیات سے ماخود ہیں۔ کراچی کے سکار جناب محد طفرا قبل نے اپنی مسوط کرد ہے' جبکہ حقیقت ہے ہے کہ ہر مینیا ت الطبیعیات سے ماخود ہیں۔ کراچی کے سکالر جناب محد طفرا قبل نے اپنی مسوط کہ بن ''اسلام اور جدید یہ کی کھکشن'' پھر اسلام آباد میں اہم مناصب پر فائز رہے اور تی خلو رہا ہوا کر ایا ہے کر ایک کی کر محقیقت ہے ہے کہ ہر مینیا ت نہیں میں ان کی پیدائش اور اطنا کی کہ مین ہوں اپنی بنیاد سے اطلاق تک کی سر محتلف ہیں کیونکہ وہ دو متعناد ما بعد میں میں میں اہ میں اہم مناصب پر فائز رہے اور تی بیں معلوم کی خلال ہے کی فکہ ہوں کہ ہے کہ کر اچی اور ان کی پیدائش اسلام آباد میں اہم مناصب پر فائز رہا دی تعلوں کی خلیا ہو کی کی کر میں معرب کے ایک میں ہیں ہیں ہیں میں ایک کی کی مرکن ہوں کی کہ میں ہے کہ میں سے کہ میں ہیں ہوں کے ایک مدر سے میں میں میں میں اسلام آباد ہوں کی تکر ہوں نے سکول کی تعلیم (اغلباً میٹرک) کے بعد رام پور کے ایک مدر سے نہ میں ہ

پروفیسر خور شیرصا حب کا صدر میں کوئٹز روڈ پر واقع اپنی رہائش گاہ سے کراچی یو نیور سٹی پہنچنے کا وی آئی پی انداز بھی میری یا دداشت سے تحونہیں ہو سکتا۔ ظاہر ہے کہ ۱۹۶۳ء کے اواخر تک وہ ذی علم اور اسلامی اقدار کے حاص ایک باوقار استاد کے طور پر جانے جاتے تھے۔ ڈاکٹر امیر حسن صدیقی (ڈین فیکلٹی آف آرٹس)' پر وفیسر ڈاکٹر ایم ایم احمد (صدر' شعبہ فلسفہ)' خور شید صاحب اور دو ایک مزید اصحاب فاکس ویکن (WV) ڈ بے میں تشریف لاتے تھے' جواُس زمانے میں ایک معتبر اور آرام دہ سواری تھی۔ خور شید صاحب کی تالیف'' اسلامی نظر یہ حیات'' بھی اسی زمانے میں شائع ہو کر پہلی مرتبہ وہیں مطالع میں آئی' جس کو یو نیور ٹی میں آرز کے کورس میں لازمی اسلامیات کے پر چے کے لیے واکس چانسلر ڈاکٹر اشتیاق حسین قریش صاحب نے نہ صرف تجو یز کیا بلکہ پر وہوٹ بھی کیا۔ یہ کتاب بھی مولا نا مودود کی کے تصور دین سے مستفاد عام فہم زبان میں علمی تفاصل پر مبنی ہے اور طلبہ وطالبات کے ذہن میں فہم دین اور کر دار میں اسلامی اقدار کے فروغ کا بعث بنی۔

خور شیرصاحب نے اسلامی جمعیت طلبہ سے دابستگی کے دور میں کراچی سے Students' Voice شائع کیا جبکہ اسرار بھائی نے اپنے دوست سید اسلم کے ساتھ مل کر''عزم'' نامی پر چہ شائع کیا۔ البتہ خور شید صاحب کی فتو حات مسلسل جاری اورروز افز دوں رہیں فور أبعد ہی وہ Student اور پھر''چراغ راہ'' کے ایڈیٹر بنا دیے گئے جن میں ان کے رشحات قلم کا سلسلہ جاری رہا۔''چراغ راہ'' کے تین ضخیم خصوصی شارے اپنے محقویات کے اعتبار سے معرکۃ الآراء خور شید صاحب کے ہمہ جہت وسیع مطالعہ اور ادارتی حسن کے آئی نید دار تھے: اسلامی حکو اور حکمت قدر آن کی ایک میں ایک کی سے معالیہ اور ادارتی حسن کے آئینہ دار تھے: اسلامی قانون نمبر ( دوجلدی ) ، نظرید پا کستان نمبر اور سوشلزم نمبر \_ ۱۹۶۲ء میں جماعت اسلامی کے اعاظم رجال نے کراچی میں علمی و تحقیقی کام کے لیے اسلامی ریسر سیح اکیڈمی کی بنیا در کھی جس کے سر پرست (patron) اور صدر نشین مولا نا مودودی اور سیکریڈر کی جزل خور شید احمد صاحب مقرر کیے گئے \_ اس ریسر چا کیڈمی نے بہت سے موضوعات پر کتابیں شائع کیں \_ اسلامی تحریکی کارکنوں میں عالمی حالات اور وقائع کے شعور کی اہمیت اُجاگر کرنے اور اس سلسلے میں مختلف النظر تیمروں سے آگہی کا پروفیسر خور شید صاحب کا جو خیال تھا ' راقم کی نظر میں وہ یہ ریسر چا کیڈمی پندرہ روزہ ' معارف فیچر' کی اشاعت سے بطریق احسن پورا کررہی ہے ۔ قار مین کو میں وہ یہ مفیدر ہے کا کیڈمی پندرہ روزہ ' معارف فیچر' کی اشاعت سے بطریق احسن پورا کررہ ہی ہے۔ قار مین کو لیے بتانا بھی مفیدر ہے کا کیڈمی ان ہور کے اساذ ڈ اکثر رشیدار شد کو تھی کچھر صے سے وہاں متعدد موضوعات پر کیچر کے ان سے آن لائن کیچرز کی درخواست کی خودہ با قاعد کی سے ہفتہ وار لگ ہم کی دور اور ہو ہو جانا کھی ان سے آن لائن کی بچرونا ہوں کے اساذ ڈ اکثر رشیدار شد کو تھی کچھر صے سے وہ ہاں متعدد موضوعات پر کیچر کے مورت میں لاہور میں واقع '' غزالی فورم' نے کر رہے ہیں ۔ پر وفیسر خور شید صاحب کے ایں اور او اور ای کی بھی کا میڈی کی معام ہم تعلیمی نہذیبی 'تار ہی ہی مسائل پر بھی مورت میں لاہور میں واقع '' غزالی فورم' سے کر رہے ہیں ۔ پر وفیسر خور شید صاحب کے ایما پر لندن سے جناب حورت میں لاہور میں واقع '' غزالی فورم' سے کر رہے ہیں ۔ پر وفیسر خور شید صاحب کے ایما پر لندن سے جناب سای تر میڈول انگر یز کی ماہ نامہ اسم میں این کی کر میں میں دنیا کے اسلام اور اس سے باہر بھی کچرل اور سایس تر میاوں کے پس پر دہ حقائق اور نظریاتی مراحن پر بھیرت افروز خلی شدر ان پڑھنے میں آئے رہے۔ یہ سایس تر میلیوں کے پس پر دہ حقائق اور نظریاتی مباحث پر بھیرت افروز خلی شاہ میں میں دنیا کے اسلام اور اس سے باہر بھی کچرل اور

خرم مرادصا حب کے جھوٹے بھائی قاسم حسن مراد ہمیشہ مشرقی روایات کے پیکر چوڑ نے پائند چوں والے پاجامے اور شیر وانی میں ملبوس یو نیور ٹی آتے تھے اور انہیں کبھی انگر یزی لباس میں نہیں دیکھا گیا۔ بڑے بھائی کے نقش قدم پر وہ بھی پوری طرح جماعت اسلامی کے فکر میں رنگے ہوئے ایک آئیڈیل مسلمان استاد نظر آتے ستھے۔ الدبتہ جب وہ ڈاکٹریٹ کے لیے کینیڈ ا گئے تو پھر وہیں کے ہور ہے اور خیالات وافکار میں بھی پہلے جیسی اسلامیت اور دین کے حوالے سے سرگر می مفقود ہوگئی۔ دوایک بار مختصر قیام کے لیے پاکستان آئے بھی تو ان سے ملاقات نہ ہو کی ۔ شنید ہے کہ انہوں نے بھی ذہنی وفکر کی طور پر لبرل ہیو من ازم غرب ز دگی اور عقالیت پر تی کا رو بی اپنالیا تھا۔ تر جمان القرآن کے مد یر سلیم منصور خالد صاحب سے دریا فت کرنے پر معلوم ہوا کہ وہ پارچ چھ برس قبل

ایک اہم واقعہ جوراقم تبھی نہیں جلا سکے گا'وہ جولائی/اگست اے 19ء میں پاکستان کے دگر گول سیاسی حالات اور الیکشن کی ہما ہمی سے بچنے کے لیے اسرار بھائی کی میرے قیام کے دوران انگلستان آ مدتھی ۔ خور شیر صاحب بھی وہیں تھے۔ مجھے جماعت اسلامی سے اسرار بھائی کے علیحدہ ہونے اور بعد کے سالوں میں جماعت کے سینر ساتھیوں اور طالب علمی کے زمانے میں جمعیت کے احباب اور دفقاء سے تلخ مکالمات اور تحریر کی بحث و تحقیص کاعلم تھا۔ چنا نچہ اب مجھے یا دنہیں کہ کس طرح راقم اور برا در مکرم لندن سے ٹرین کے ذریعے بر مجھم پینچ کر جمعیت کے ایک سینر سابق رفیق ( غالباً ڈ اکٹر سیم صاحب ) کے ہاں پہنچ جہاں خور شید صاحب بھی موجود تھے۔ گمان غالب محیل کے حکمت قد آن کی تھا جون سے میں جوار ہے ہو اور بیل تا ہوں کے میں جو سے میں اور کے میں میں جماعت کے سینر ک ہے کہ انہیں ای ملاقات کے لیے بلایا گیا تھا۔ ماضی میں مولانا مودود کی کے افکار سے متاثر اور اقامتِ دین کے لیے بھر پور سعی و جُہد کرنے والے دونوں حضرات پُر تپاک اور گرم جوشی سے ملے۔ ہم تینوں نے چار بیڈ والے ایک بڑے کمرے میں شب بسری کی اور رات گئے تک ماضی کے در پچوں میں جھا تکنے کا عمل جاری رہا، جس کون کر میں بھی مخطوظ ہوتا رہا اور میری معلومات میں اضافہ بھی ہوا۔ میز بان نے بھی بہترین مہمان نوازی کی اور یوں کر میں بھی مخطوظ ہوتا رہا اور میری معلومات میں اضافہ بھی ہوا۔ میز بان نے بھی بہترین مہمان نوازی کی اور یوں کر میں بھی محفوظ ہوتا رہا اور میری معلومات میں اضافہ بھی ہوا۔ میز بان نے بھی بہترین مہمان نوازی کی اور یوں کر میں بھی مخطوظ ہوتا رہا اور میری معلومات میں اضافہ بھی ہوا۔ میز بان نے بھی بہترین مہمان نوازی کی اور یوں دو پرانے دین تھی کر میں محفوظ ہوتا رہا اور میری معلومات میں اضافہ بھی ہوا۔ میز بان نے بھی بہترین مہمان نوازی کی اور یوں دو پرانے دین تھی کر میں محفوظ ہوتا رہا ور میری معلومات میں اضافہ بھی ہوا۔ میز بان نے بھی بہترین مہمان نوازی کی اور یوں دو پرانے دین تحریکی رفقاء مرصح بعد مل کراز حد خوش ہوئے ۔ میرا خیال ہے کہ اسر ار بھائی کی خور شید صاحب سے بی خری ملا قات تھی۔ برسوں بعد مہو اء میں اپنی تنظیم اسلامی کا خاصا طویل اور میں کر خور شید صاحب کے عاشر فارو قی صاحب نے اپنے آ فس میں بانی تنظیم اسلامی کا خاصا طویل اور مب وط انٹر ویو ریکا رڈ کیا ، جس کے حاشر فارو قی صاحب نے اپنے آ فس میں بانی تنظیم اسلامی کا خاصا طویل اور مبوط انٹر ویو ریک رہی کری ملا قار قل میں بانی تنظیم اسلامی کا خاصا طویل اور مبوط انٹر ویو ریک رہ میں کار خاسم میں میں میں بند ہو ہو ہو ہو میں بانی تنظیم اسلامی کا خاصا طویل اور مبوط انٹر ویو ریک رہ میں کی خور شیک کن کی میں بری پارک ، میں ملتا میں میں بانی تنظیم اسلامی کا خاصا طویل اور مبول انٹر ویو دیک کے میں جس کی خور میں خاس کری پارک ، میں میں بند ہو ہو ہو میں بال میں میں بن پر میا نہ ہو یو بال کی کر میں کر میں میں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں میں میں ہو ہو ہو ہو ہو در فنس بری پارک ، میں ملتار ہوا۔ تا ہم ، بعض نا معلوم وجو ہات کی بنا پر میا نٹر ویو یا اس کا کچھ حصہ ہیں ، امیک ک

قارئین کرام!اب ہم ختصرطور پر جناب پر وفیسرخور شیداحد کاسوانحی خاکہ پیش کرتے ہیں:

۲۳ مارچ ۲۳۴۱ء کو پیدا ہونے والے پروفیسر خور شید احمد کا نام بر صغیر کی اسلامی فکر کی روایت میں ایک نمایاں اور درخشندہ مقام رکھتا ہے۔ ان کا انتقال صرف ایک فرد کی موت نہیں بلکہ ایک نظریے اور تحریکی فکر کا گہرا نقصان ہے۔ ان کی زندگی بیک وقت ایک مفکر معلم محقق منتظم اور پالیسی ساز کی تھی جو کہ خال خال ہی دیکھنے کو ملتی ہے۔

۱۹۵۰ء کی دہائی میں جب برصغیر میں فکری بیداری کی نئی لہریں اٹھر، ی تھیں 'جدید تعلیم یافتہ طبقہ میں سے جو متاز شخصیات مولا نا ابوالاعلیٰ مود دد گن کی فکر سے متاثر ہو سی اور خود کو دین کی خدمت کے لیے وقف کر دیا ان میں خور شید احمد آخری شخص تنصح جو ساا اپریل ۲۰۲۵ء کو خالق حقیقی سے جا ملے ۔ ڈاکٹر اسرار احمد محتر م نعیم صدیقی ' ڈاکٹر ظفر اسحاق انصاری' خرم جاہ مرا داور پر وفیسر خور شید احمد جیسے نابغہ روز گارافر ادنے مولا نا ابوالاعلیٰ مود دد گن کی فکر سے متاثر ہو کی الد حقیق کی خدمت کے لیے وقف کر دیا ان میں ذاکٹر ظفر اسحاق انصاری' خرم جاہ مرا داور پر وفیسر خور شید احمد جیسے نابغہ روز گار افر ادنے مولا نا ابوالاعلیٰ مود دد گن کی فکر لٹریچر سے متاثر ہو کر ایک فکر کی دعمل جد و جُہد کا آغاز کیا۔ اسلامی جعیت طلبہ جیسی منظم نظیم سے ان کار شتہ صرف وق

پروفیسر خورشید احمد نے دبلی کے ایک علمیٰ دینی اور اردو ہو لنے والے گھرانے میں آئلھ کھولی۔ ابتدائی تعلیم دبلی کے اینگلوع یک ادارے میں حاصل کی۔ قیام پاکستان کے بعد ان کا خاندان ہجرت کر کے لاہور آبسا، جہاں سے انہوں نے ۸ ۱۹۴ ء میں گور نمنٹ کالج میں اکنا کمس میں تعلیم کا آغاز کیا ہی تھا کہ نیوی میں بڑے بھائی کی ملازمت کے سلسلے میں یہ خاندان کراچی منتقل ہو گیا' اور پھر ان کے تمام تعلیمی مراحل کراچی میں طے ہوئے۔ ۱۹۵۲ ء میں اکنا کمس میں فرسٹ کلاس آنرز کے ساتھ پی اے کمل کیا اور اس دوران مولا نا ابوالاعلیٰ مودود کی کے محافظ میں میں فرسٹ کلاس آنرز کے ساتھ بی اے کمل کیا اور اس دوران مولا نا ابوالاعلیٰ مودود کی کے افکار سے متاثر ہو کر پہلے اسلامی جمعیت طلبہ اور پھر جماعت اسلامی سے وابستگی اختیار کی۔ اسلامی قانون اور فقہ میں دلچ پی کے باعث ایس ایم لاء کالج سے ایل ایل بی بھی کیا۔ بعداز ال کراچی یو نیور ٹی سے معاشیات اور اسلامیات میں ایم اے کی اساد حاصل کیں ۔ یو نیورٹی کے شعبہ اکنامکس میں کٹی برس تدریسی فرائض انجام دیے۔ پھر ان کی علمی جنتجو ۱۹۶۷ء میں انہیں برطانیہ لے گٹی جہاں لیسٹر یو نیورٹی نے ''اسلامی اقتصادیات' کے موضوع پر ان کی تحاریر کو سراہا۔ اس یو نیورٹی اور ملائیشیا کی ایک یو نیورٹی نے بھی انہیں تعلیم میں خدمات کے اعتراف پر اعزاز کی ڈاکٹریٹ سے نوازا۔

پروفیسرصاحب کا میدانِ عمل محض درس و تدریس تک محدود نه تھا۔ وہ ایک متحرک داعی، نتظم اور ادارہ ساز تھی تھے۔انہوں نے اسلامی اقتصادیات کے میدان میں جو تحقیقی کا م کیا' اسے عالمی سطح پر تسلیم کیا گیا۔ اس سلسلے میں ۱۹۸۸ء میں انہیں اسلامی تر قیاقی بینک کا اعلیٰ ترین ایوارڈ دیا گیا۔ ۱۹۹۰ء میں سعودی حکومت کی جانب سے شاہ فیصل مین الاقوامی ایوارڈ اور ۱۹۹۸ء میں امریکن فنانس ہاؤس کا ''لا ر بو پر ائز' ' بھی عطا کیا گیا۔ ۳۳ مارچ اا ۲۰ ء کو''نشانِ امتیاز' سے نواز اگیا' جو کہ قو می سطح پر آ پ کی ہمہ جہت خد مات کا اعتراف تھا۔ پر وفیسر خورشید احمد نے ۱۹۷۸ء میں وفاقی وزیر برائے منصوبہ بندی وتر قی کے طور پر ملکی محاشی پالیسی سازی میں بھی اہم کردار کیا۔ پلائنگ کمیشن کے ڈپٹی چیئر مین کی حیثیت سے بھی کا م کیا۔البتہ ان کی اصل بیچان علمی ودین خد مات ہی میں اس

آج وہ ہمارے درمیان نہیں لیکن ان کی کھی گئی اُن گنت کتابیں اورتحریریں' تربیت یا فتہ اذہان اور قائم کردہ ادارے ان کے مشن کی تابندہ شمع ہیں۔ ان کی زندگی ہمیں بیسبق دیتی ہے کہ علم' عمل اور اخلاص کا سفر بھی رائیگاں نہیں جاتا۔ وہ ان شاءاللہ آخرت میں اللہ کی مقبولیت سے سرفر از ہوگا اور ان کی علمی میر اث کا تسلسل ایک سی اور حکمت قد آن گا بھی ل*بے جرمے تک جاری رہے گا:* یَلُوحُ الحُظُ فی القِرطَاسِ دھراً و کاتبۂ رَمیمْ فی الترابِ (نَقَشَ کتابت کاغذ پر مِدَّوں قائم ودائم اور تاباں رہے گا جبکہ کیصےوالے کی ہڑیاں خاک میں ٹی چکی ہوں گی۔) اورافتخار عارف نے کیا خوب کہا ہے:

ہم اپنے رفتگاں کو یاد رکھنا چاہتے ہیں دلوں کو درد سے آباد رکھنا چاہتے ہیں

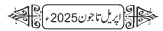
اب میں قارئمین کو' حکمتِ قرآن' کے جولائی۔ ستمبر ۲۰۲۳ء کے شمارے میں شائع شدہ اپنی تحریر کی طرف لیے چلتا ہوں'جس میں راقم نے پر وفیسر خور شید احمد صاحب کے داماد ڈاکٹر اسامہ حسن کا ذکر کیا تھا۔ موصوف نے انگلستان میں رہتے اور اعلیٰ تعلیم حاصل کرتے ہوئے بہترین دینی وعلمی ماحول میں تربیت پائی' لیکن پھراپنے متواتر ومتوارث دینی روایت اور عقائد سے پسپائی اختیار کی جواز حد حیرت اور حزن و ملال کا باعث بنا۔ لیکن افسوس کہ نہ ان کے والد جناب ڈاکٹر صہیب حسن صاحب اور نہ حلقہ خور شید میں سے کسی نے اس کا نوٹس لیا اور وضاحت کی زحمت گوارا کی۔ میر کی بیتحریر اور اس میں محتر م حامد کمال الدین کا استدراک اور انتہائی عمیق تجزیمہ ملاحظہ فرما ہے:

''اُمت مِسلمہ کے کثیر دانش قراد دالمیہ میہ ہے کہ کچھتح یک اسلامی کی اعلیٰ قیادت کے قربی عزیز بھی مغرب کے تہذیب و افکار سے متاثر ہو کر آسانی ہدایت کو پس پشت ڈال رہے ہیں۔ تدن اجتماع انسانیت اور لیڈر شپ کے بارے میں قرآن دست سے ملنے والی روش ہدایت کے مقابلے میں وہ جان لاک ہابز روسو اور دوسر نے غیر مسلم اور سیکو لر برل مفکرین کے ختیالات کو فخر کے ساتھ اپنار ہے ہیں۔ یوں سیکو لرائز یشن کا ممل تیزی سے عالمی سطح پر اپنے قدم جمار ہا ہے۔ اعلانیہ مسلم اکثریتی ریاستوں muslim کی سیکو لرائز یشن کا ممل معیشت پر جنی ہے تاہم کم از کم اہل سنت کے منا و میں و محربی لا دینی جمہوری اصولوں کے تحت اور سودی معیشت پر جنی ہے تاہم کم از کم اہل سنت کے منبر و محراب سے قرآن و سنت کی برات کی سیالوں تک اور سودی معیشت پر جنی ہے تاہم کم از کم اہل سنت کے منبر و محراب سے قرآن و سنت کی برات میز اصولوں تے تا اور سودی معیشت پر جنی ہے تاہم کم از کم اہل سنت کے منبر و محراب سے قرآن و سنت کی برات میز اصولوں تے تا میں سیکھیں ما معین کے سام اور مین کو اصالت و صلابت (قرآن و سنت اور و رشت کی براتھا کہ ای ساتھ ما معین کے سامن پر پٹی اور داخلی عکومتی نظام پور میں محربی لا دینی جمہوری اصولوں کے تحت اور سودی مین کی جاتی ہیں اور دین کو اصالت و صلابت (قرآن و سنت اور و رشت کی براتھ کی ای کہ ساتھ کر اس کی ساتھ میز اصولی تعلیمات ما معین کے سام اور ملت اسلام سی پر کفر و الحاد کے سیلاب بلا خیز کے بارے میں مطالعہ کر رہا تھا کہ اچا تک تا معین کے سام اور ملت اسلام سی پر کفر و الحاد کے سیلاب بلا خیز کے بارے میں مطالعہ کر رہا تھا کہ اچا تک ہے اور ای کی میں ملی کہ میں ملی کر پا کا ہی ہوں کی دی ایف شکل میں ملی کہ سکا حوان ہے:

Reclaim Political Islam from the Islamists to Raise Moderate Muslim Voices

9

حکمت قرآن 🕌



یہ تحریر Tony Blair Institute for Global Change نے جون ۲۰۲۳ء میں جاری کی ہے۔ ٹائٹل پر مصنفین کے دونام اسامہ حسن اور میتھیو گوڈون دیے گئے ہیں۔ ڈاکٹر اسامہ حسن راقم کے دوست واستاذ ڈاکٹر مولانا صہیب حسن صاحب کے صاحب زادے ہیں' اور لیسٹر (انگلستان) میں مقیم پروفیسر خور شید احمد صاحب کے داماد ہیں۔

اسامه حسن کی پیدائش اور پھر ساری تعلیم انظلینڈ میں ہوئی۔ اعلیٰ تعلیم ڈاکٹریٹ لیول تک انہوں نے لندن کے امپیریل کالج اور کیمبرج یو نیورٹی سے حاصل کی۔ حافظ قرآن ہیں اور مساجد میں خطاب جمعہ اور امامت کرتے رہے ہیں۔ البتہ ٹو ٹی ہلیئر ( سابق وزیر اعظم برطانیہ ) کے ادارے میں راہ ورسم کے بعد جوتحول عظیم ان کے افکار میں آیا ہے وہ انہائی حیران کن بلکہ تلویش ناک ہے۔ مذکورہ تحریر میں وہ پور ے طور پر '' فضائے مغرب'' گزیدہ نظر آتے ہیں۔ موڈ ریٹ مسلم نقطہ نظر کو اپنانے میں انہوں نے اسلام کے چودہ سو سالوں کے دوران شان دارعلمی وفکری کا م ( جو ہمارے مشاہیر اسلاف نے بہت محنہ اور انہائی گہری اور عمیق نظر کے ساتھ کیا ) کو قرونِ وسطٰی کا فرسودہ اور جسا پٹا ( outdated ) فکر کہہ کررڈ کر دیا ہے۔ پھر ہی کہ دین کی بنیا دی اصطلاحات ماند خلافت' شریعت اور جہاد کو بالکل سیولر اور Low میں ہو کا۔ دائر میں redefine

میں یہاں اپنی طرف سے پچھ کہنے کے بجائے مدیر ''ایقاظ' جناب حامد کمال الدین کے اس خیال کا ذکر کروں گا جومیر سے انداز سے میں عصرِ حاضر کی گلوبل صورت حال کی صحیح عکامی کرتا ہے:'' ہمار سے اس دَور میں تہذیبوں اور ملتوں کے فرق تیزی کے ساتھ مٹ رہے ہیں' اور ایک یک رنگی انسانیت پر اسس میں ہے۔'' جبکہ واقعہ ہیہ ہے کہ آسانی ہدایت کو ماننے والے شخص کے لیے یہ قطعاً ممکن نہیں ہے کہ وہ اہلِ ایمان اور اہلِ کفروالحاد کے درمیان binary ( فرق وتفاوت ) کو کسی طور پر بھی ختم کر سکے۔

جناب حامد کمال الدین نے موجود ہ سیاسی وعمرانی مسائل کے ظمن میں امام ابن تیریئہ کے مجموع الفتاد کی میں سے خلافت وملوکیت سے متعلق فصول کا بہت گہرا مطالعہ اور حواثی وتعلیقات کے ساتھ اردوتر جمہ کیا ہے۔ ''خلافت وملوکیت' کے عنوان سے کتاب کے آغاز میں عرض مترجم کے تحت انہوں نے دفت نظر سے بعض اہم اور قیتی افکار پیش کیے ہیں' جو قار کمین کے نظر و مطالعہ کے لیے من وعن نقل کیے جارہے ہیں۔ میر ک دانست میں انہوں نے گلو بلائزیشن اور اس کے dynamics کی صحیح نباضی کرتے ہوئے تحریک اسلامی اور احیائے ملت کے کارکنوں کو بہت سنجیدہ اور و قیع رہنمائی دی ہے۔ وہ ایک خلاق ذہن کے ساتھ اور احیائے ملت کے کارکنوں کو بہت سنجیدہ اور و قیع رہنمائی دی ہے۔ وہ ایک خلاق ذہن کے ساتھ

''ان فصول میں ہماری دلچیبی کی ایک خاص وجہ: ابن تیمیڈ کے بیہ مقالات اسلام کے نصوّ اِجمّاع کو ایک اعلیٰ ضبط دینے میں مفید ہیں۔ ہماری دانست میں اصحابِ نظر اس سے ایک'' پیراڈ ائم شفٹ' کی بنیاد پا سکتے ہیں۔''اجتماع'' کے وہ نصورات جنہیں الحاد پر کھڑی ایک تہذیب نے اپنی تعلیم و تحقیق کی heavy industry کے ذریعے آج''بد یہات''کارنگ دے ڈالا ہے' دور آخر کا ایک واقعہ ہیں' جس سے ماضی میں ہمیں واسطہ نہیں پڑا؛ لپس میہ تو ممکن نہیں کہ ان (ہیومن اسٹ)''بد یہات'' کے بطلان پر متقد مین سے کوئی با قاعدہ موادلا کیں۔ بیکا متوان معاصر عقول کے سرر ہاجنہیں'' سنڌ و جماعت''

الريل تاجون 2025ء Je

10

餐 🖁 حکمت قرآن 🕌

کے اوز اروں پر دسترس ہو۔ابن نتی پٹر کے یہاں'بس بعض جگہوں پر جمعیں کچھ touch ملتے ہیں جواس کا م کو ایک گونہ آسان کریں۔ کتاب کایہی پہلوہمیں سب ہے اہم لگا۔للہذا ترجمہ کےعلاوہ کچھ کاوش ہم نے اس حوالہ ہے کی: (۱) ہیومن اسٹ تصوّرات کے بطلان پر جہاں جہاں ابن تیمیڈ کے کلام میں ہمیں کچھ طج حل حاشیوں میں ہم نے اس کی تھوڑ ی نشان دہی کر دی۔ (۲) الببته ایسے مقامات جوکسی قدرکھولناضروری تھے یا کچھ مباحث جن پران مقامات کا کھلنامنحصرتھا' وہاں ہم نے'' تعلیقات'' کا سہارالیا' جوایک علیحدہ کتاب میں شائع ہوں گی'ان شاءاللہ بعنوان''مملکتِ اسلام بموازنه ما ڈرن سٹیٹ خلافت ْملوکیت مؤلفہ ابن تیہ ٹیرکی روشنی میں ۔'' نو واردات کے حوالہ ہے: آج عالَم اسلام کے اندر ہمیں دومسائل کا بیک دفت سامنا ہے: (۱) ایک وہ مسلمان جو ہیؤین ازم کے گھاٹ سے لی لی کر اسلام کی دریافت نو rediscovering) (Islam) کی مثق فرماتے آرہے ہیں۔ یہ درجہ بدرجہ کئی طبقے ہیں۔ حاشیوں اور تعلیقات میں ہماری زیادہ تو جدانہی کی طرف رہی' کیونکہ بہ اسلام کے سنج ہی کا آلئہ کار بنے جاتے ہیں جبکہ اس دقت کا سب سے بڑا محاذ ہما ری نظر میں اسلام کو خالص رکھنا ہے۔ بیسجھنا درست نہیں کہ بیر'' ری فارمسٹ روش'' دی گئی صورت ا حال میں مسلمانوں کوایک حل نکال کر دینے کی کوشش ہے۔ اس سے بڑ ھ کریہ ''اسلام کی تفسیرنو'' کا ایک بھیا نک عمل بے جس کے لیےان کا استیجاء (inspiration) جدید تصور اجتماع سے ہور ہاہے۔ جب بھی بدايية تيني پہلے کام کی طرف بڑھے گی (مسلمانوں کواندریں حالات ایک راہ بنا کر دینا)' لامحالہ دوسرا کام کر آئے گی (اسلام ہی کاایک نیاورژن نکالنا)۔اس لیے کہ کچھ جیومنٹ مسلّمات جواسلام کے ساتھ اس کے صمیم (core) میں ہی متعارض ہیں' یہاں اذبان کی تہ میں اتر کڑ دلوں میں گھب گئے ہوئے ہیں (أُشْرِبُوْا فِيْ قُلُوْ بِهِهُ الْعِجْلَ ) ـ نَتِجْأَايكِ ' دِي گَيْ صورتِ حالْ' ميں اسلام كوراہ بنا كرديناان كا مسّله نہیں رہا'اگر جہ بہکسی دقت ایساسمجھ رہے ہوں گے بلکہ مسّلہ ہو گیا ہے الحاد کی کوکھ سے برآ مد ہونے دالے ایک جهانی عمل کو''اسلام'' میں راہ بنا کر دینا۔ اس طبقے کا ہر ذ<sup>ہ</sup>ین اور ہر shade دانستہ یا نادانستہ تھوڑ ی دیر میں عالم اسلام کے اندر ہمارے دشمن کیمیہ ہی کا ہراول ہو کرر ہے گا۔لہٰذا اس سے ہوشیارر ہنا ہماری اس دفت کی سب سے بڑی ضرورت ہے! (۲) دوسرا 'ہمارے اسلامی تراث سے وابستہ طبقوں میں پایا جانے والا وہ ایک جامدیا آئیڈیالسٹ عضر جو کچھاصول دقواعد کولا گو کرنے میں زمانے اور احوال کے فرق کو قطعی غیر متعلقہ جانتا ہے۔ تراث سے ملنے والے بداصول وقواعد جو بے شک حق ہیں' البتہ ایک الجھی صورت ِ حال کے اندر جہاں حسنات وسیئات خلط

ہوں یا جہاں حق کے ان بہت سے ابواب کو قائم رکھنے کے لیے درکار'' قدرت'' مفقود ہو' اپنے اسلامی تراث سے ملنے والے بیاصول وقواعد وہاں کتنے مختلف طریقوں سے لا گو ہوں گے اور وہاں ہمیں اسلام کے س مطلوب کو س مطلوب کی قیمت پر حاصل کر کے رہنا ہوگا' بیسب مباحث ان حضرات کے کوچ میں داخلہ نہیں پاتے نینجناً '' الجماعہ'' کے سب یا اکثر زریں مطالب ان کے یہاں'' زورِ بیان'' یا'' امید و

م الإلى تاجون 2025 - Je

11

🔫 🖁 حکمت قرآن 🕄 🐎

آرزو'' (رومانس) کی چیزین رہتے ہیں (جس کا ایک کلائکس''انتظار مہدی'' ہے)؛ جبکہ یہ نرے عزلت نشین زندگی کی دوڑ ہے ماہر بلکہ زندگی کی روانی کے آگے بند ماند ھنے والے۔اس ( آئیڑیلسٹ ) کے رُخ پر جانے والا ایک طقہ ماضی کے محاکمہ کی طرف بڑ ہتا ہے اور نبی مانظ ایلی کی رحلت کے تیس سال بعد اسلام کاسیاسی وجود کُرّ ۂ ارض یرختم تظہرا تا پااس پر کچھنگین سوالات اٹھا تا ہے جبکہ اس ( آئیڈیلسٹ ) رُخ پر جانے والا ایک دوسرا طبقہ حال کی طرف متوجّہ ہوتا ہے جہاں مسلما نوں کے بہت پیچھےرہ جانے ( نیز استعار کامفتوح ہوجانے ) کے نتیج میں زندگی کےا کثر ندی نالے سرے سے کفار کے ڈخ پر بہنے لگتے ہیں ؛ اورجنہیں پھر سے اسلام کے ڑخ پر بہانے کے لیے شایدصد یوں کی جُہداورصبر درکار ہواور 👸 کا مہ عرصہ (خالص اسلام پراصولی واعتقادی طور پر جےرہ کر )عمل کے میدان میں''مصالح اور مفاسد'' کے ایک ہر دَم بدلتے موازنہ کی بنیاد پر راستہ بناتے چلے جانے کی ضرورت.... تو یہاں بہ ( آئیڈیلسٹ ) ذہن ز مانے کواپنے انہی زریں اصول وقواعد کی بنیاد پر بدل جانے کا'' نوٹس'' دیتا.... اور تادقتنکہ زمانہ اس کی شرطوں پرنہیں آتا' یہ یہاں کےاجتماعی/ سائٹ مل میں اسلام اور مسلمان کا کوئی کر دارنہیں دیکھتا۔ نتیجہ: اہل عزلت 'منفیت ' پاسیت' سردمہری اور بے دلی۔ یا پھرایک بھڑ کیلی جذبا تیت' کہ اس سے بھی بڑی فرسٹریشن کا پیش خیمہ۔ جبکہ اسلام کے اجتماعی مطالب' جن سے امت ایک دن لائعلق نہیں روسکتی' ایک'' غیر معینہ'' مّدت تک معطل!اس جامدیا آئیڈیلسٹ ذہن کے لیے بھی ابن تیمید کی ان مقالات میں بہت کچھ آیا ہے' جس پرہم اپنے حاشیوں یا تعلیقات میں کچھنشان دہی کریں گے۔ یہ ہر دو پہلونظر میں رہیں تو یہ کتاب ہمیں د دمتجارت تباہ کن راہوں ہے بچ نگلنے کے لیےا کے محفوظ متوازن سمت دیتی ہے۔'' یہاں ڈاکٹراسامہ<sup>ح</sup>سن کاموازنہا نگلتان ہی میں لیے بڑھے یا کتان سے ۱۹۶۰ء کےادائل میں بریڈ فورڈ نقل مکانی کرنے والے بس ڈرائیور کے صاحب زادے ڈاکٹر شبیر اختر سے چثم کشا ہوگا۔ ان کا جولائی ٢٠٢٣ - ميں صرف ٢٣ سال کي عمر ميں انقال ہو گيا۔ اَللّٰهُمَّ اغْفِرْلَهُ وَارْحَمْهُ !ان کي متعدد تصنيفات ميں سے کم از کم دونے اکثر یمیا میں اسلام کی پولیٹکل اور empowered religion کی حیثیت سے دهاک بٹھائی ہے: The Quran & The Secular Mind بیلی کتاب ۲۰۰۸ء میں شائع ہوئی بعنوان

🛠 دوسرى ۲۰۱۱ ء ميں شائع ہو ئى:

Islam as Political Religion: The Future of an Imperial Faith ید دونوں کتابیں خاصی صحیح اور انتہائی علمی زبان میں کثیر الحبق تطویں مواد لیے ہوئے ہیں۔ مصنف عبر انی اور کٹی دوسری کلاسیکل زبانوں بشمول عربی سے واقنیت کے ساتھ ان میں چھے ہوئے لٹریچر پر عبور اور ان کے مکمل ریفرنس دینے پر قادر تھے۔ انگلتان کی اعلیٰ تعلیم گا ہوں کے لبرل نہ یومن اسٹ اور طحد اند ما حول اور بریڈ فورڈ اور لندن کے بہت معمولی اور پس ماندہ ghettos میں بودو باش کے باو جود ڈاکٹر شبیر اختر نے نہ صرف مغربی فلسفہ اور سماجی علوم میں گہری بصیرت اور نا قدانہ نظر حاصل کی بلکہ اسلامی علوم اور معارف کا وسیع اور عمیق مطالعہ کر کے '' اقتد ابر رفتگاں محفوظ تر'' پر پختہ یقین و ایقان کا حصول کیا جو ان کی طبع شدہ

م الإل تاجون 2025ء J

12

🍕 🖁 حکمت قرآن 📲

تصنیفات میں بولتا ہے۔ مذکورہ بالا دونوں کتابیں کسی معمولی پبلشر نے نہیں بلکہ انگلینڈ کینیڈ اادرامریکہ میں شاخیں رکھنے والے عالمی سطح کے معروف اور بڑے پبلشر Routledge نے شائع کی ہیں۔ اہلِ علم اس حقیقت سے بخو بی واقف ہیں کہ بڑے پبلشرکسی بھی کتاب کو peer reviews کے سخت اورطو میں مرحلے سے گزارنے کے بعد بی قابلِ اشاعت قراردیتے ہیں۔

ڈاکٹر شیراختر نے اسلام کوا میریل فیتھ کسی جبر اور استحصال اور مبنی برشرک والحاد کے نظام کے عالمی غلبے اور قتل وغارت کے معنی میں نہیں لیا' بلکہ دین حق کے نظر بیتو حید ُ عبادتِ رب اور اُخروی فوز وفلاح کے پیغام کو پوری دنیا کے لوگوں تک پہنچانے اور انہیں ایک اللہ واحد کے آگے جھکنے اور سجدہ ریز ہونے کے جہاد کے مفہوم میں لیا ہے۔ اور ظاہر ہے کہ پیٹھیٹ قرآ ٹی اور ختم نبوت کے بعد ہم اُنتیوں پر عاکد فرائض کے عین مطابق ہے ۔ راقم کا حسنِ ظن ہے کہ اگر ڈاکٹر اسامہ حسن نے ان دو کتا ہوں کا بالاستیعاب مطالعہ کر لیا ہوتا تو وہ ٹو ٹی بلیئر انسٹیٹوٹ کے تحت مطالعہ کر لیا میں میں نے ان دو کتا ہوں کا بالاستیعاب مطالعہ کر لیا چہوا تی ہیں کہ انسٹیٹوٹ کے تحت stateless domesticated Islam کے پیش کنندہ بنے سے

مولانا مودودیؓ نے جماعت اسلامی قائم کی تو بالکل آغاز ہی میں جو چند ثقة رسوخ فی العلم رکھنے اور تقویٰ و للہیت پرفو کس کرنے والے علاء جماعت میں شامل ہوئے تصانہوں نے مولانا مودودیؓ کے فکر میں باہر/خارج کی دنیا اور نظام اجتماع کی تبدیلی پرزیادہ زور محسوس کرلیا تھا۔ چنا نچا نہوں نے علیحد گی اختیار کر لی تھی۔ اسرار بھائی نے بھی اپنے طبع شدہ اختلافی بیان' تحریک جماعت اسلامی: ایک تحقیقی مطالعہ' میں پچھا یہ ہی موقف اختیار کرا جس کے بعد انہوں نے اپنے طور پر احیائے دین کے کام میں حقیقی ایمان اور عمل صالح بذریعہ قرآن و سُنت کے تہر ے مطالع اور وجود کی واحوالی کیفیات کی اہمیت کو اجا کر کیا۔ گویا انہوں نے مولانا رومی کی ہدایت سے دست ہر نا اہل بیارت کند سوئے مادر آ کہ تیارت کند!

کوذہن و دِل میں اتارتے ہوئے مسلمانوں کے mother discourse یعنی کلام اللہ اور روایت پر اپنے دروسِ قر آنی اور دینی موضوعات پر لا تعداد کی کچرز میں اس خلتے پر زور دیا کہ دینی و ایمانی حقائق و مسلمات کو internalize کیے بغیر فر دمیں ایمان پختہ یقین وایقان اور عرفانی کیفیت کے ساتھ پیدانہیں ہو سکتا تحریکی اہلِ اسلام نے دین کے ظواہر کواہمیت دے کراسے externalize کر دیا ہے جبکہ اصل ضرورت قبل ازیں بیان کر دہ منہج کی ہے جو متوارث اور متعامل ہے علم الفقہ والحدیث کے الفاظ' علم نصبح واحترق'' کے مطابق علم و عرفان وہ ہے جو پختہ ہو جائے اور جس میں تبدیلی یا حک واضافے کا امکان نہ رہے۔ اور یہی عرفانی علم دایقان ہے جو عالمی سطح پر فضاؤں میں موجود تشکیک الحاد نت کی اروں ازم اور سیکواراز م کو rounter کر کے مشرق و

سالِ رواں کی پہلی سہ ماہی میں مارچ رمضان المبارک کا ماہ تھا۔ اس میں برادر مکرم ڈاکٹر اسرار احمد کا المجال حکمت قد آن کا بھی بھی بھی بھی بھی ہے ہے ہے اور پریل تاجون 2025ء کا بھی بھی برای میں برادر مکر کا ماہ تھا

\*\*\*

۱۹۸۳ء سے شروع کیا گیا تراوی میں مختصر تشریح کے ساتھ پور نے قر آن کا ترجمہ یا ایک پارے کے خلاصۂ مضامین کا بیان تنظیم اسلامی اورا نجمن ہائے خُدام القرآن کے زیرا ہتمام تمام بڑ نے شہروں میں منعقد ہوا۔ بحد اللذ راقم کے بھائی بہنوں کی اولا د بلکہ اب تیسری نسل کو تھی شامل کر لیا جائے تو ڈیڑھ درجن سے او پرعزیز ان حافظ قرآن ہیں' جن میں سے ایک بڑی تعداد مختلف مساجد میں تر اوری میں قرآن ساتی ہے اور کچھ عزیز ان مختصر خلاصۂ مضامین کا بیان یا مکمل دورۂ ترجمہ قرآن مجید کی سعادت حاصل کرتے ہیں۔ قرآن اکیڈی کی مسجد ' جامع ما منامین کا بیان یا مکمل دورۂ ترجمہ قرآن مجید کی سعادت حاصل کرتے ہیں۔ قرآن اکیڈی کی مسجد ' جامع القرآن' میں اس رمضان میں دورۂ ترجمہ کی ذمد اری عزیز ما حافظ عاطف وحید ( ناظم اعلیٰ مرکز کی المجمن خدام رول شیں انداز میں بیان کی لیے گئر ہی اور بہت سے بنئے حضرات بھی عاطف صاحب کے انتہائی مؤثر اور القرآن) نے انجام دی۔ چونکہ اس جگہ مؤسس انجمن ڈاکٹر اسرا راحمد صاحب نے اس مبارک کا م کا آغاز کیا تھا ول شیں انداز میں بیان کی گئر جم اور جہت سے بنئے حضرات بھی عاطف صاحب کے انتہائی مؤثر اور امکان بھرکوش تعداد پرانے رفقاء واحباب کی اور بہت سے بنئے حضرات بھی عاطف صاحب کے انتہائی مؤثر اور مام مو ور دہتی تھی ہوں ایں کی گئر جم اور کھی تیں آیا کہ چائے کے و قف کے بعد بھی کثیر تعداد آخر کی مہم مام مو ور دہتی تھی انداز میں بیان کی گئر جم اط انداد کھنے میں آیا کہ چائے کے و قف کے بعد بھی کثیر تی دار اس کی م میں موجو در میں گئی ایک از دی این مختر میں۔ چنا نچہ قر آن و مُنت کے پیام حق کوروثن اور در دختاں کر نے کی میں موجو در میں گئی اندازہ و بھر سر کوں پر کم چارطرف کاروں اور مرد میں کیکوں کی موجود گی میں تعلی ایک ایک میں کی میں میں میں کی میں تھی ایک کی موجود گی میں تو تو گئی سرجد میں موجو در تو تھی دی میں کا انہا کہ ان میں دور چھی طرف کے دو اور میز میں تک کی مطرف میں دو تھی ہو ہو گئی کی موجود کی میں تو تو کی مرد میں کی میں میں میں میں میں میں کی می مید میں کی می دو میں کی کی دو فی ار دان کی کی میں موجو در تو تی کی کی معید تھیں و میں دو میں تیں کی مز مید مت کر نے کی تو فیقی ارزاں کی تر کی میں میں ایک ہیں دی میں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں میں میں میں میں میں میں میں میں میں ہیں میں تک میا ہ

بڑے بھائی وقار احمد صاحب کے صاحب زاد ہے انجینئر حافظ عبداللہ محمود (جو راقم کے داماد بھی بیں) قرآن اکیڈی کی مسجد کے نمازیوں کے لیے جانے پہچانے ہیں' کیونکہ صدر انجمن ڈاکٹر عارف رشید صاحب انہیں کا ہے بگا ہے جعد کے خطاب اور نماز کی امامت کے لیے دعوت دیتے رہتے ہیں۔ تنظیم اسلامی کے حلقہ لا ہور غربی کے سماہی اجتماع میں بھی اکثر ان کا درسِ قرآن رکھا جاتا ہے۔ ایک خوش الحان حافظ قرآن ہونے کے علادہ وہ تفسیر اور کُتبِ احادیث کا وسیع مطالعہ بھی رکھتے ہیں۔ چنا نچہ انہوں نے سال گزشتہ کی طرح اس رمضان میں بھی جو ہرٹاؤن میں پی آئی اے روڈ کے مشرقی حصے ہیں واقع بنجاب سوسائی کی مسجد میں عشاء کی نماز میں طویل قراءت اور آد دھی تر اور کُتبِ احادیث کا وسیع مطالعہ بھی رکھتے ہیں۔ چنا نچہ انہوں نے سال گزشتہ کی طرح اس رمضان میں بھی جو ہرٹاؤن میں پی آئی اے روڈ کے مشرقی حصے میں واقع پنجاب سوسائی کی مسجد میں عشاء کی نماز میں طویل قراءت اور آد دھی تر اور کی کی نماز کے بعد تقریباً ایک گھنٹے پر مبنی پڑ صحاور سے جانے والے حصہ کا جامع خلاصہ ہر روز پیش کیا۔ عزیز معبد اللہ محمود پیشے کے اعتبار سے انجینئر ہیں اور ذاتی کا روبار کے ساتھ کار جہاں بانی کے رموز سے بھی موب واقف ہیں۔ مزید بر آل مکی اور عالمی سیاست کے مسائل میں بھی دلچیں اور قرآن کی اس بابی کے رموز سے بھی مند تر معر کی اہلیت بھی رکھتے ہیں۔ مختصر دور قرآن کی اس بابر کے محف کی خاص بات بھی کہ کہ محبود کے بلکل شہد تو میں رکھنے والے محقر ماجمد جاوید صاحب نے بھی ایں بروگرام میں با قاعد گی سے شرکت کی۔ ۸ تو سے شہد تو تکمیلی قرآن کے موقع پر انہوں نے اپنی خواہش پر خطاب بھی کی کیا اور عزیز م کے بیان کو بہت سراہا۔ ساتھ ہی تھی تھی تھی ہو تھی ہی ہوں ہی بی تر ایا۔ سی تھی تھی تو تی تھی ہو تھی ہوں تھی ہوں ہو تھی کہ محبور کے بالکل ان کے تایا ڈاکٹر اسراراحکتر کی تحریک رجوع الی القرآ ن کے لیے بھی تعریفی کلمات کیے اوراس کے مزید پھیلا وَاور مؤثر ہونے کی دعا کی \_راقم بھی انہیں اوران کے والدمحتر مکوخیر وعافیت کی دعا وَں میں یا درکھتا ہے۔

راقم کی درخواست پر قرآن اکیڈی کے رجوع الی القرآن کورس (پارٹ ٹو) کے ایک طالب علم (جنہوں نے چند اور کلاس فیلوز کے ساتھ دورۂ قرآن کا استماع کیا) عزیز م عثان عباس کی ایک تا تری تحریر بھی یہاں قار مین کے لیے پیش کی جارہی ہے جسے انہوں نے '' ایک منفر د تجربہ'' کہا ہے:

مر الريل تاجون 2025 - الم

15

🍣 🖁 حکمت قرآن 📲

میں ہرطبقہ کے لیے ہدایت ہے مگر قرآن جمید کی بیشتر آیات انسان کو بدلنے عفلت سے جگانے اور اللہ سے جوڑنے کے لیے نازل ہو کیں۔ جنت ودوزخ کی یا ددہانی 'انبیاء کرام عظیم' کے واقعات 'آفاقی وافٹسی آیات کا مرکزی پیغام ایک عام آدمی کے لیے یہی ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ سے اپنا تعلق مضبوط کر نے عبد مذیب بنے اور عبودیت کی منازل طے کر ے جیسا کہ اللہ پاک نے قرآن مجید میں فرمایا: ﴿وَمَا حَلَقُتُ الْحِنَّ وَالْإِنْسَ اِلَّالِ لِيَعْبُلُونِ ٢٠ ﴾۔

اس دورے نے ہمیں اس بات کا قو می احساس دلایا کہ قرآن کا مقام اس سے کہیں بلند ہے کہ اس کی عظمت کو تحض جدید سائنسی نظریات سے'' ثابت'' کیا جائے۔ ہبر حال مید دورہ ایک بہت احسن انداز میں کمل ہوا۔ استاد مومن محمود صاحب نے قرآن فنہمی کا کوئی نیا زاویہ پیش نہیں کیا اور یہمی اس دورے کا حسن تھا۔ انہوں نے ہمیں اسلاف کے طر<u>ز</u>فہم پر قرآن کو تمجھانے کی سعی کی' یعنی وہی زاویہ جواہل عدّت کے علماء کے ہاں محفوظ چلا آرہا ہے۔

ایک نمایاں پہلوتز کی نِفْس تھا۔استاد محترم نے بار بارہمیں یا ددلایا کہ قر آن کا مقصد صرف معلومات نہیں' بلکہ قلوب کی اصلاح ادر عرفانِ الہی کی طرف سفر ہے۔بعض مواقع پرانہوں نے مختلف قُرّاء جیسے شیخ صدیق منشاوی وغیرہ کی خاص تلاوت کا حوالہ دیا اور مختلف آیات جود نیا کی حقیقت ہمارے سامنے کھولتی ہیں پرغور دفکر اور

مراقبہ کرنے اور بار بار سننے کا کہا جو کہ ایک بہت اچھا تجربہ تھا اور اس سے قر آن سننے کا شوق بھی پیدا ہوا۔ استاد محتر م کوان آیات کا بھی بخو بی ادر اک تھا جن سے لوگ غلط نظریات اخذ کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ ان مقامات پر انہوں نے اہل سُنّت کے محکم دلاکل سے مختصر اور مدلل وضاحت کی 'جس سے عقائد کی اصلاح ہوئی اور بہت ہی الجھنیں دور ہوئیں اور زیادہ سے زیادہ علم حاصل کرنے اور علم کی گہرائی پیدا کرنے اور حفاظت دین کے وسیع تر منہوں کو سمجھنے کا شوق پیدا ہوا۔ اگر چہ اللہ کے فضل سے میں نے تمام نشستوں میں شرکت کی لیکن انسانی کمزور یوں کے باعث کچھ نکات رہ گئے۔ غزالی فور م کا شکر بید کہ انہوں نے تعمل دورہ ریکارڈ ہو سے حیونکہ دورہ یک طرفہ ہوتا ہے اس لیے بھی ایس ایس میں نے تمام نشستوں میں شرکت کی مرلیا 'جواب ایک بڑاعلمی ذخیرہ بن چکا ہے نہ صرف میرے لیے بلکہ ان سب کے لیے جو کہی وجہ سے شریک نہ ہو سے میں چونکہ دورہ یک طرفہ ہوتا ہے اس لیے بچھ سوالات ذئن میں اجھرے جو کہاں طرح کے دورہ کے نتیج میں پیدا ہونے بھی چاہیں۔ ہم کچھ شرکاء نے استاد محتر م سے گز ارش کی کہ میں الفطر کے بعد خصوصی روفت دیں تا کہ سوالات کی نشست ہو سکے اور انہوں نے شفقت فر ماتے ہو کہ دیا ہو ہوتا ہے کا دورہ ہوتا ہے اس کے اس میں کہ کہ ہوں کے ہیں ہو کے رہوں کے لیے کہ میں ایس کی کے جو کھی دورہ کے لیے کہ کہ ہوں ہو کہ ہے شریک نہ کر ہے کہ ہوتا ہے اس لیے بچھ میں ایک میں ایس کے لیے جو کہی دورہ کے دورہ کے دورہ کی نہ موسے دی تا کہ سوالات کی نشست ہو سکے اور انہوں نے شفقت فر ماتے ہو کے دفت دینے کا دورہ ہی

ہید درہ نہ صرف قر آن قبنی کا ایک خوبصورت موقع تھا' بلکہ تز کی ی<sup>ز</sup>فس کا ذریعہ بھی۔ اللہ تعالیٰ استا دمحتر م مؤمن محمود صاحب ُ غز الی فورم کی پوری ٹیم اور تما م<sup>نتظ</sup>مین کی کاوشوں کو قبول فر مائے' اور ہمیں قر آن سے سچی محبت' سمجھا ورعمل کی تو فیق عطا فر مائے ۔

اللَّهُمَّ اجْعَلِ القُرْآنَ رَبِيعَ قُلُوبِنَا، وَنُورَ صُدُورِنَا، وَجَلَاءَ أَحْزَانِنَا، وَذَهَابَ هُمُومِنَا ''اےاللہ! قرآن *کوہارے دلوں کی بہار سینوں کا نور غوں کا م*داوا اور پریثانیوں کا خاتمہ بنادے!''

\*\*\*



16



مِلاك التأويل تاليف: ابوجعفر احمد بن ابرا تيم بن الزبير الغرناطي تلخيص وترجماني: ڈاکٹرصہیب بن عبدالغفار حسن سُورةُ الْحَجّ

(۲۵۷) آیت ۵

﴿نَايَّهُا التَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ الْبَعْثِ فَاِتَّا خَلَقُنْكُمْ مِّنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُّطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُّضْغَةٍ مُّكَلَّقَةٍ وَّغَيْرِ مُحَلَّقَةٍ لِّنْبَيِّنَ لَكُمْ وَنُقِرُ فِي الْارْحَامِ مَا نَشَآءُ إِلَى آجَلٍ مُسَتَّى ثُمَّ نُغْرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُوَّا اَشُنَّ كُمْ <sup>عَ</sup> وَمِنْكُمْ مَّنْ يُتَوَفَّ وَمِنْكُمْ مَن يُرَدُ إِلَى اَرْذَلِ الْعُبُرِ ﴾

''اب لوگو!اگر تمہیں دوبارہ جی اٹھنے میں شک ہے تو پھر (جان لو) کہ ہم نے تمہیں مٹی سے پیدا کیا' پھر نطفے سے' پھر جم ہوئے خون سے' پھر گوشت کے ایک لوتھڑے سے کہ ان میں سے پچھ پوری خلقت رکھتے ہیں اور پچھ بین تا کہ تمہارے او پر (اپنی کمال قدرت کو) واضح کر دیں۔ اور پھر ان میں سے جسے ہم چاہتے ہیں ایک مقرر ہدت تک رحم (مادر) میں رکھتے ہیں' پھر تمہیں بچہ بنا کر باہر نکالتے ہیں' پھر تمہیں اپنی قو می ترین حالت تک پہنچنے دیتے ہیں۔ اور تم میں پچھ وفات پاجاتے ہیں اور پچھا یک کمی عمر کی طرف لوٹا دیے جاتے ہیں۔'' اور سور قالمؤمن کی آیت کہ میں ارشاد فرمایا:

﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخْرِجُكُمْ طِفُلًا ثُمَّ لِتَبُلُغُوَّا ٱشُنَّ كُمْ ثُمَّ لِتَكُونُوا شُيُوْخًا ۖ وَمِنْكُمْ مَّن يُتَوَقَى مِنْ قَبْلُ وَلِتَبْلُغُوَا آجَلًا مُّسَمَّى وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ۞﴾

''وبی ہے جس نے تمہیں مٹی سے پیدا کیا' پھر نطفے سے' پھر خون کے جے ہوئے لوتھڑے سے' پھر وہ قہمیں بچے کی صورت میں نکالتا ہے' پھر (تمہیں موقع دیتا ہے ) تا کہتم اپنی قو کی ترین عمر کو پہنچؤ پھر تم بڑھا پے کو پنچ جاتے ہو۔اور تم میں سے کچھ لوگ اس سے پہلے ، ی فوت ہوجاتے ہیں' اور (بیسب اس لیے ) تا کہتم سب ایک مقرر دمدت تک (اپنی عمر میں ) پہنچو اور شاید تم سمجھ سکو۔'

ملاحظہ ہو کہ پہلی آیت میں چنداضافی مراحل کا ذکر ہے جو دوسری آیت میں بیان نہیں ہوئے جیسے: ﴿ ثُمَّدَ مِنْ

مَّضْغَةٍ هُنَالَقَةٍ وَعَنَيْرِ هُنَالَقَةٍ لِنَّهُ بَيْنَ لَكُمْ وَنَقِرُ فِي الْاَرْ حَامِر مَا نَشَآءً إلَى اَجَلٍ مُّسَبَّى ﴾۔ اب ملاحظہ ہو کہ سورۃ الحج میں تخلیق انسان کے کئی ایسے مراحل بیان ہوئے ہیں جو سورۃ المؤمن میں بیان نہیں ہوئے۔ مثلاً سورۃ الحج میں بتایا گیا کہ نطفہ جب علقہ (جامد خون کا لوَقطرا) بن جاتا ہے تو پھر وہ الحظے مرحلہ میں مضغہ کی شکل اختیار کر لیتا ہے۔ مضغہ گوشت کی ایسی بوٹی کو کہا جاتا ہے جو چبائی جا سے۔ اور یہ مضغہ بھی دو طرح کے انجام کو پنچتا ہے تام انخلق یا ناقص انخلق ۔ یہاں پر اسقاطِ حمل کا بیان نہیں ہوا۔ اسے ہم آیت کے اس ملاح سے سمجھ سکتے ہیں : ﴿ وَنُقِرُ فِی الْاَرْ حَامِرِ مَا نَشَآءُ إِلَیٰ اَجَلِ مُسَبَّى ﴾ ''اور ہم رتم میں استقرار بخشتہ ہوں جے چاہیں ایک خاص مدت تک' جس کامفہوم یہ ہوا کہ جسے نہ چاہیں اسے پہلے ہی گرا د سے ہیں۔ مضغہ کی (ھُوَ الَّذِی یُمَوِّ رُحُمْ فِی الْاَرْ حَامِرَ مَایا:

''وہتی ہے جو*تہ ہیں ا*یک صورت سے نواز تاہے جیسے چاہتا ہے۔'' پیٹکل مہر میں اگر میں ایک صورت سے نواز تاہے جیسے چاہتا ہے۔''

'' اِلَى اَجَلٍ مُّسَمَّى '' کہ کر واضح کر دیا کہ رحم مادر میں بچہ کتنی دیر رہے گا وہ بھی اللہ کے ہاتھ میں ہے' ولادت کب اور کیسے ہوگی' سب اللہ کی قدرت میں ہے۔ اور یہی وہ سوال ہے کہ جو پو چھا جا سکتا ہے کہ ان دونوں آیتوں میں بیا نشلاف کیوں واقع ہوا ہے؟

اس کا جواب بیہ ہے( واللّٰداعلم ) کہ سورۃ الحج کی آیت کا اصل مقصد قیامت کے دن اٹھائے جانے پر دلیل قائم کرنا ہے تا کہ دوبارہ اٹھائے جانے کا انکار کرنے والوں پر جُحِت قائم کی جا سکے۔

اب دیکھنے کہ تخلیقِ انسان میں کتنے مراحل ۔ گز رنا پڑتا ہے ایک مرحلہ بندریج دوسرے مرحلے میں منتقل ہوجا تا ہے اور یہ بیچی ممکن ہے جب کہ اس کے پیچھے ایک ایسی ہت ہو جو فاعل ہو قدرت رکھتی ہو حکمت سے معمور ہو پوراا ختیار کھتی ہوایک ایک بات کاعلم رکھتی ہو۔اس بات کی وضاحت کٹی دوسری آیات میں بھی کی گئی فرمایا: ﴿وَحَدَّتِ لَدَا مَدَقَلًا وَذَمِيسَ خَلْقَهُ \* ﴾ (یٰسَ ٨٧)

''وہ ہمارے لیےضرب المثل پیش کرتا ہے کیکن اپنی خلقت کو ہول جاتا ہے۔'' ذیب

اورفرمايا:

< كَمَابَدَأُنَاآوَلَ خَلْقٍ نُعِيْدُهُ </ (الانبياء:١٠٣) ''جیسے ہم نے پہلے پیدا کیا ویسے ہی ہم دوبارہ اُسے لوٹائیں گے۔'' اور پھرسورۃ الحج کی اگلی آیت سے بھی اس مقصود کی تا کید کی جاتی ہے:

﴿وَتَرَى الْاَرْضَ هَامِنَةً فَإِذَا ٱنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَآءَ اهْتَزَّتْ وَرَبَتْ وَاَنْبُتَتْ مِنْ كُلِّ زَوْجٍ ' بَبِيْجِ@﴾

الد من 2025 علي المرات المحمت قرآن المحمت قرآن المحمت قرآن المحمد م محمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد محمد محمد محمد محمد المحمد محمد المحمد المحمد

''اورتم زمین کو بنجر اورخشک دیکھتے ہواور پھر جب ہم اس پر بارش برساتے ہیں تو وہ لہلہااٹھتی ہے ٔ اور خوب پہلی اور پھولتی ہےاور پھر ہرطرح کی بارونق نبا تات اگاتی ہے۔'' تويبان ذکر ہوگیا کہ مردہ زمین کو کسے زندہ کیا۔اور پھرارشا دفر مایا: < ذٰلِك بِأَنَّ اللهَ هُوَ الْحَقَّ وَأَنَّهُ يُحْيِي الْمَوْ فَي وَأَنَّهُ عَلى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُ ( ) </ '' بیاس لیے کہاللہ ہی حق ہےاوروہی مُردوں کوزندہ کرتا ہےاوروہ ہر چیز پر قادر ہے'' اب آپ اس آیت کے افتتاحی کلمات ﴿ یَا أَیُّهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُحْدِ فِيْ رَيْبِ قِبْنَ الْبَعْثِ ﴾ كود بکھ ليس اور پھر اس کے آخرتک پڑھتے جائیں تواندازہ ہوجائے گا کہ محکرین بعث کا کس خوبصورتی ہےرد ّ کیا گیا ہے۔ سورۃ المؤمن میں خاص اس غرض کے لیے کلام نہیں کیا گیا' البتہ اختصار کے ساتھ ضمناً اس کا تذکرہ کیا گیا ہے۔ سورۃ کا اصل مضمون میہ ہے کہ مخلوق کواللہ کی وحدانیت کا سبق دیا جائے اور سے کہ اللہ ہی پیدا کرنے والا ادر تکم دینے والا ہے اس کے ساتھان دونوں چیز وں میں کوئی شریک یا ہمسر نہیں ہے اللہ کے سواا در کوئی عبادت کے لائق نہیں ہے۔اس مضمون کی ابتدااس آیت سے ہوتی ہے: ﴿ كَنَلُقُ الشَّبْوُتِ وَالْأَرْضِ آَكْبَرُ مِنْ خُلُقِ النَّاسِ ﴾ ''یقدیناً آسانوں اورز مین کی پیدائش لوگوں کو پیدا کرنے سے بڑی بات ہے۔'' اور پھر مذکورہ آیت ۲۷ تک اسی مقصود کا احاطہ کیا گیا ہے اور یوں واضح ہو گیا کہ سورۃ الج میں وہ زائد تفصیلات کیوں دی گئیں جوسورۃ المؤمن میں نہیں دی گئیں۔ یعنی ہر دوسورتوں میں جو کچھ بیان کیا گیا وہ اس کے ساتھ ہی خاص تھا' واللَّداعكم! (۲۵۸) آیت ۲۲ ''اور جب بھی وہ اس( جائے )غم نے فکل بھا گنے کی کوشش کریں گےتو پھراسی میں لوٹا دیے جائیں گے اور (ان ہے کہا جائے گا کہ ) چکھواب چلنے کا عذاب ن اورسورة السجيرة مين ارشادفرمايا: ﴿ كُلَّمَا آرَادُوْا آنُ يَّخُرُجُوا مِنْهَا أُعِيْدُوا فِيْهَا وَقِيْلَ لَهُم ذُوْقُوا عَذَابَ النَّارِ الَّذِي كُنْتُم بِه تُكَنَّبُونَ 🕑 ﴾ '' جب بھی وہ اس سے نکلنے کا ارادہ کریں گے تو وہ اس میں لوٹا دیے جائیں گے اور ان سے کہا جائے گا کہ چکھوآ گ کاوہ عذاب جسےتم حجٹلا یا کرتے تھے۔'' یہاں دوسوال پیدا ہوتے ہیں: سورة الحج میں 'مین غیر" کے الفاظ میں جوسورة السجدة میں نہیں لائے گئے۔ (۲) دونوں آیتوں کے آخری الفاظ میں اختلاف واقع ہوا ہے۔ المحمت قرآن 🕞 ايريل تاجون 2025ء کا 式 19

جہاں کلام میں اخصار ہے فرمایا: ﴿ آمَمَّا الَّذِينَ اُمَنُو اوَ عَمِلُوا الصَّلِحْتِ فَلَهُمْ جَنَّتُ الْمَأَوٰى ُ نُزُرًا مَعَا كَانُو ايَعْمَلُوْنَ ۞ ﴾ ''اور جولوگ ايمان لات اور جنبوں نے نيک اعمال کي ان سے ليم جنتي ہيں جہاں دہ قيام کريں گے۔ يدان سے ليے ضيافت ہوگی ان اعمال کی بنا پر جودہ کيا کرتے تھے۔' ﴿ وَاَمَّا الَّذِينَ فَسَقُوا فَمَاوُ سُهُمُ التَّارُ \* كُلَّمَا اَرَا دُوَّا اَنْ يَحْدُ جُوْا مِنْهَا أَعِيْ لُوا فِيهُمَا وَقِيْلَ لَهُمْ ذُوُ وَقُوْا عَذَابَ التَّادِ الَّذِينَ فَسَقُوا فَمَاوُ سُهُمُ التَّارُ \* كُلَّمَا اَرَا دُوَّا اَنْ يَحْدُو مُوامِ مِنْ اللَّ مِنْ مَالا کی بنا پر جودہ کيا کرتے تھے۔' وَ وَامَّا الَّذِينَ فَسَقُوا فَمَاوُ سُهُمُ التَّارُ \* كُلَّمَا اَرَا دُوَّا اَنْ يَحْدُو مِنْهَا أَعِيْلُوا فِيْهَا وَقِيْلَ لَهُمْ دُوُ وَقُوْا عَذَابَ التَّارِ الَّذِينَ كُنْتُتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ ؟ ﴾ دو اور جن لوگوں نے علم عدولى کى ان کا طحانہ آگ ہوں ؟ بھی دوہ وہ اس سے نظنے کی کوشش کریں گے تو دو اس میں دوبارہ لوٹا دیے جائیں گے اور ان سے کہا جائے گا: چکواس آگ کی عذاب جس کوتم جسلايا کرتے تھے۔'

اب یہاں پونلہ کلام یں اسطار ہے ان کیے یون کے طور سے اطافہ کی طرورت بین کی۔الی طرح کا احصار سورۃ الناز عات میں پایا جاتا ہے۔دونوں اطراف ( گُفّاراوراہلِ ایمان ) کی جزاکے بارے میں ارشاد ہوا: ﴿فَإِنَّ الْمُجَعِيْهَ شِي الْمَاُوٰى ٣ ﴾ '' تو چرجہنم ہی ان کا ٹھکا نہ ہے۔'

اور

﴿فَإِنَّ الْجِنَّةَ هِيَ الْمَأْوِي ٢ ﴾ ``بِشَكِ جنت بمان كالحكاند ب-'

ان دونوں آیتوں اور سورۃ السجدۃ کی آیت میں کوئی فرق نہیں ہے اور یوں ظاہر ہو گیا کہ سورۃ الحج کی آیت میں بر بنائے تفصیل وہ الفاظ آئے جو سورۃ السجدۃ میں بر بنائے اختصار حذف کردیے گئے۔توجوجس آیت میں مناسبت رکھتا تھا وہ اس میں لایا گیا اور جہاں مناسبت نہیں تھی وہاں نہیں لایا گیا 'اور اگر اس کا اُلٹ کیا جا تاتو قطعاً غیر مناسب ہوتا۔

دوسر ب سوال کا جواب میہ ہے کہ سورۃ السجدہ کی آیت کے آغاز میں کہا گیا: ﴿ وَاَمَّنَا الَّانِایْنَ فَسَقُوْا ﴾۔ ''فسق'' بمعنی خروج ہے۔ میخروج صرف نافر مانی کی حد تک بھی ہوسکتا ہے اور کبھی کفر کی سرحد تک پنچ جاتا ہے۔ یہاں چونکہ میہ دوسرامعنی مطلوب ہے اس لیے آیت کے آخر میں وضاحت کر دی گئی کہ چونکہ انہوں نے اخروں انجام کو جمٹلایا تھا'اس لیے اب اس انجام کو جمگتو! فرمایا:

﴿وَقِيْلَ لَهُمُ ذُوْقُوا عَذَابَ النَّارِ الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكَنِّ بُوُنَ · · · · · · · · · · · · · · · ·

(ترجمه گزرچاہے)

اور جہاں تک سورۃ الج کی آیت کاتعلق ہےتو شروع ہی میں ان کے کفر کا تذکرہ بالفاظ ﴿ فَالَّلْنِ یُنَ کَفَرُوُا ﴾ آچکا تھا'اس لیے سورۃ السجدۃ والااسلوب وہاں مناسب نہتھا۔

سورۃ السجدۃ سے مماثل ایک مقام سورۂ سبا کا بھی ہے جہاں آیت کے آخر میں آگ کے عذاب کا تذکرہ ہےاوران لوگوں کا بھی جواس میں جانے کے مستحق قراردیے گئے تھے۔فر مایا:

الريل تا جون 2025 علي المحمت قرآن المحمد المحم

﴿ فَالْدَيُوْمَرِ لَا يَمْلِكُ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ نَّفْعًا وَّلَا طَرًّا ﴿ وَنَقُوْلُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوُا ذُوْقُوْا عَذَابَ النَّالِ الَّتِىٰ كُنْتُمْ يِهَا تُكَلِّ بُوْنَ۞ ﴾ ''پس آج تم میں سے کوئی بھی ایک دوسر کونفع یا نقصان پنچانے پر قادرنہیں ہوگا۔اورہم ان لوگوں سے کہیں گے جنہوں نے ظلم کیا تھا: چکھواس آگ کاعذاب جس کوتم جھٹلا یا کرتے تھے۔'' یہاں لفظ'' ظلم'' استعال ہوا ہے اورفسق کی طرح وہ بھی دونوں معنوں میں استعال ہوتا ہے۔ نافر مانی جو کفر تک نہ چنچ میں استعال ہوتا ہے افر مانی جو کفر تک نہ

اب رہادونوں آیتوں میں ضمیر کا اختلاف کہ ایک آیت میں ﴿الَّانِ یُ کُنْتُمْد بِهِ ﴾ کہا گیا اور دوسری میں ﴿الَّتِی کُنْتُمْد بِهَا ﴾ کہا گیا تو وہ اس وجہ ہے ہے کہ سورۃ السجدہ میں ضمیر مذکر ہے اور اس کا مرجع لفظ' عذاب' ہے جو مذکر ہے' جبکہ سورۃ سبامیں ضمیر مؤنث ہے اور وہ لفظ' نار'' کی طرف لوٹتی ہے جو کہ مؤنث ہے۔ یہاں پھر بیہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ سورۃ السجدۃ میں خاص طور پرضمیر مذکر کیوں لائی گئی تو اس کا جواب ہم سورۃ السجدۃ پر کلام کرتے ہوئے عرض کریں گے ملحق نمبر ۲۹۴ (سورۃ السجدۃ )

(موضوع کی مناسبت سے ہم ان دونوں آیتوں کے مواز نہ پر شتمل کلام کو سیس درج کیے دیتے ہیں' مترجم) دونوں آیتوں میں ضمیر کے مرجع کا اختلاف ہے' چنا نچہ سورۃ السجدۃ میں ضمیر مذکر لائی گئی ہے کیونکہ اس کا مرجع عذاب ہے اور سورۃ السجدۃ میں اس کالا نااس لیے مناسب تھا کہ اس سورت میں خاص طور پر دود فعہ عذاب کا ذکر آیا ہے' فرمایا:

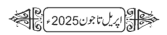
﴿وَلَنُوْلِنَعْ نَهْمُهُ مِّنَ الْعَذَابِ الْادُنْى دُوْنَ الْعَذَابِ الْا كُبَرِ لَعَلَّهُمُ يَرْجِعُوْنَ ﴾ ''اورہم انہیں ایک عذاب ادنیٰ ( قریب ترین اور کم ترین ) چکھا عیں گے اس عذاب سے پہلے جو بڑا ہوگا تاکہ وہ ( حق کی طرف )لوٹ آئیں۔''

تواس سے قبل آیت میں ' عذاب الناد ''کا تذکرہ ہواتھا تو مناسب تھا کہ سورت کے عمومی مضمون کود کیھتے ہوئے '' حَذَاب '' ، پی کی طرف ضمیر مذکر لوٹائی جاتی 'لیکن سورۂ سبا میں ایسی کوئی بات ندتھی اس لیے وہاں'' النَّاد ''ک طرف ضمیر مؤنث لوٹائی گئی اور اس طرح ایک ہی حقیقت کو دوطرح بیان کر دیا گیا' واللّہ اعلم! (۲۵۹) **آست** ۵ ۲

22

﴿ فَحَكَامَيِّنُ قِنْ قَدْيَةٍ أَهْلَكُنْهَا وَهِى طَالِبَةٌ ﴾ ''اوركتنى ہى بستياں ہيں جن كوہم نے ہلاك كرديا كہ وہ ظالم تھیں۔'' اوراس كے بعد آيت ٨ ٣ ميں ارشادفر مايا: ﴿ وَكَامَيْنُ قِبْنُ قَدْيَةِ أَمْلَيْتُ لَهَا وَهِي طَالِبَةٌ ﴾

المحمت قرآن 😹



''اورکتنی ہی بستیاں ہیں کہ جن کوہم نے ڈھیل دی کہ وہ ظالم تھیں ۔'' سوال بد ہے کہ ایک میں ہلاکت کا ذکر کیا گیا اور دوسری میں مہلت دینے کا تو اس اختلاف کا سبب کیا ہے؟ جواباً عرض ہے کہ پہلی آیت سے قبل کئی قوموں کا ذکر کیا گیا جنہوں نے اپنے اپنے رسولوں کو تبطلا یا تھا' اللّہ نے ان کومہلت بھی دی لیکن انہوں نے اپنی حالت نہ بدلی تو پھران کی ہلا کت مقدر ہوگئی۔فر مایا: ﴿فَامْلَيْتُلِلْكُفِرِيْنَ ثُمَّ أَخَنْتُهُمْ <sup>ع</sup>َ ( آيت ٣٣) '' تو پھر میں نے کافر وں کومہلت عطا کی اور بعداز اں انہیں آ د بو جا۔'' ایسے بی سورۃ الرعد میں ارشادفر مایا: ﴿ وَلَقَدِاسْتُهُزِيَّ بِرُسُلٍ مِّنْ قَبْلِكَ فَأَمْلَيْتُ لِلَّذِيْنَ كَفَرُوا ثُمَّ آخَنُ تُهُمُ<sup>سَ</sup> ﴾ (آيت ٣٣) '' اورآ پ سے قبل بھی کئی رسولوں کا مذاق اڑا یا گیا تو میں نے کفر کرنے والوں کومہلت دی اور اس کے بعد انہیں آن پکڑا۔'' لیکن سورۃ الحج کی دوسری آیت سے قبل ان کے''استعجال'' کا ذکر ہے یعنی ان کا پیکہنا کہ پیعذاب جس کاتم بار بار دْ راوادية ربح موده جلد آكيون نبيل جاتا؟ فرمايا: ﴿ وَيَسْتَعْجِلُوْنَكَ بِإِلْعَذَابِ ﴾ ( آيت ٢٥) ''اور وه عذاب کی جلدی محاِئے ہوئے ہیں۔'' تومعلوم ہوا کہ انہیں مہلت دی جار، پی تھی اس لیے جلد عذاب نہیں آیا۔ سورهٔ آل عمران میں اس مہلت کا ایک سبب ریجھی بیان ہوا: ﴿إِنَّمَا نُمْلِئ لَهُمْ لِيَزُدَادُوا إِثْمَا عَلَى ( آيت ١٧٨) ''ہم انہیں اس لیے مہلت عطا کرتے ہیں کہ وہ اپنے گنا ہوں میں مزید اضافہ کر سکیں۔'' ( مطلب میہ ہے کہ مہلت تو اس لیے دی جا رہی تھی کہ وہ تائب ہو کر یاسداری کی راہ اختیار کریں لیکن انہوں نے اس مہلت کو گنا ہوں میں اضافے کا موقع بنالیا: مترجم) گویا بیہ بتایا جارہا ہے کہ جب بیلوگ عذاب کی جلدی محار ہے بتصح توانہیں یا د دلایا گیا کہتم سے قبل بھی ایسے لوگ گز رے ہیں جوعذاب آ نے کو دور کی بات تبجھر ہے تھے لیکن بالآخر وہ عذاب الہٰی سے کیلے گئے اورا یسے ہی لوگوں کے بارے میں کہا: ﴿ وَكَأَيَّنُ مِنْ قَرْيَةِ آمَلَيْتُ لَهَا وَهِيَ ظَالِمَةٌ ثُمَّ آخَنُتُهَا» (ترجمہ گزرچاہے) اورآیت کا آخری ٹکر ابھی اس بات کی تا کید کرتا ہے: ﴿ وَإِلَى الله الْمَصِيْرُ ۞ ﴾ `` اورالله ، ى كى طرف لوشاب'` گویا بیکہا جارہا ہے کہ جلدی تو وہ مچا تا ہے جسے اس بات کا خوف ہو کہ کہیں وہ رہ نہ جائے 'لیکن اگر وہ بیرجا نتا ہو کہ یہاں رہ جانے والا کوئی بھی نہ ہوگا' بلکہ دیر سویر ہڑ خص نے بالآ خراللّہ ہی کی طرف لوٹنا ہے تو پھرا سے جلدی کی کیا ضرورت ہے؟ اب بیاللہ کی مرضی ہے کہ کب کس کواس کے جرم کی یا داش میں پکڑ لے اور اگر چاہے تو کسی کومہلت ايريل تاجون 2025 - الم 23 ا 🕄 حکمت قرآن

بھی دے کہ جس کی وجہ سے اس کی آ زمائش میں مزید اضافہ بھی ہوجائے۔ اور یوں دونوں آیتوں کا مفہوم بالکل واضح ہوجا تا ہے اور ہر آیت میں جو لفظ استعال ہوا ہے وہ وہیں مناسب تھااوراس میں رڈوبدل کا قطعاً کوئی مقام نہ تھا'واللّہ اعلم! (۲۲۰) **آیت** ۲۷

> ﴿ وَإِنَّ يَوْمًا عِنْدَدَيِّكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ هِتَّا تَعُدُّوْنَ۞ ﴾ '' تیرےرب کے نز دیک ایک دن' تمہاری گنتی کے حساب سے ایک سال کے برابر ہے۔'' اور سورۃ انسجدۃ میں ارشادفر مایا:

﴿يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّبَآءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعُرُجُ اِلَيْهِ فِيْ يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُةَ أَلْفَ سَنَةٍ قِتَّا تَعُتُّوْنَ۞ ﴾

''وہ آسان سے لے کرزمین تک ہرکام کی تدبیر کرتا ہےٴ پھرید( کارردائی)ایک دن میں اس کی طرف عروج کرجاتی ہے کہ جس کی مقدارتمہاری گنتی کے مطابق ایک ہزارسال کی بنتی ہے۔'' اورسور ۃ المعارج میں ارشادفر مایا:

تَعُوُّ جُالْمَلَيَّكَةُ وَالرُّوْحُ إِلَيْهِ فِنْ يَوْمِ كَانَ مِفْدَارُ لاَ حَمْسِيْنَ ٱلْفَ سَنَةِ ۞ ﴾ ''فر شتے اور روح (جرائیلؒ) اس کی طرف اس ایک دن میں عروج کر جاتے ہیں کہ جس کی مقدار پچپاس ہزار سال کے برابر ہے۔'

ان آیات میں ایک دن سے کیامراد ہےاوراس کی مقدار میں اختلاف کیوں ہے؟ اس کا جواب بیہ ہے( واللہ اعلم ) کہ اللہ تعالیٰ کواپنے فعل میں کسی تکلف اور کارروائی کی ضرورت نہیں ہے: ﴿ إِنَّهَمَا آمُرُ فَا إِذَا آرَادَ شَدِيْنًا آنْ يَّقُوْلَ لَهُ حُنْ فَيَكُوْنُ ۞ ﴾ (یٰسَ)

> '' جب بھی وہ کوئی چیز چاہتا ہے'اس کا اتناہی کہنا کافی ہے کہ''ہوجا'' تو وہ چیز ہوجاتی ہے۔'' ایک ساب سے باگ متمہد بن میں داریں ڈیڈ بٹی قعیب کا ساب یا

گویا کہ بیکہا جارہا ہے کہ اگروہ تہمیں عذاب دینا چا ہے تو وہ فوراً واقع ہو سکتا ہے اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کو اس کام میں کسی کی مد<sup>2</sup> کسی کی حاجت یا کسی قشم کی کارروائی کی ضرورت نہیں ہے۔ جب بھی وہ پچھ کرنا چاہتا ہے وہ استخ تھوڑ ے عرصے میں ہوجا تا ہے کہ تمہارے انداز ے کے مطابق تو اس کام کے ہونے میں ایک ہزار سال لگنے چاہئیں تھے (یا اس سے بھی زیادہ)۔ اُس کے افعال لوگوں کے افعال کی مانڈ نہیں ہیں کہ وہ ہر کام کے کرنے میں اسباب وسائل اور کارروائی کے مختاج ہوتے ہیں وہ تو صرف<sup>2</sup> کُنی'' کہتا ہے تو آنا فانا وہ کام ہوجا تا ہے۔ تو پھر تہ ہیں اس بات کی جلدی کیوں ہے جس کے واقع ہونے میں قطعاً کسی تکلف کی ضرورت نہ ہو گی۔ اگر وہ بات جلدی واقع نہیں بھی ہوتی تو وہ اس وجہ سے نہیں ہوتی کہ اس کی ایک اجل مقرر ہے اور بیا جل کا دن اب بی اللہ کی مرضی ہے کہ کسی کو دنیا ہی میں عذاب کا مزا چکھا دے یا اسے آزمانشوں میں ڈال دے یا کسی کی آزمانش بڑھانے کے لیے اسے مزید مہلت عطافر ماد ہے۔ اس بات کو ان آیا ہوا کہ میں وات نے ہو گی اس کی کہ سی ان شان ہوں ہو ہوں ہے جس کے واقع ہونے میں قطعاً کسی تکلف کی ضرورت نہ ہو گی۔ اگر وہ بات اب یہ اللہ کی مرضی ہے کہ کسی کو دنیا ہی میں عذاب کا مزا چکھا دے یا اسے آزمانشوں میں ڈال دے یا کسی ک (أوَكَانِيْنُ مِنْ قَرْيَةِ أَمْلَيْتُ لَهَا وَهِيَ طَالِمَةٌ ثُمَّةَ أَخَنُ تُهَا 3) (الحج: ٣٨)

''اورکتنی ہی بستیاں ہیں جن کوہم نے مہلت دی حالانکہ وہ ظالم تھیں پھر ہم نے انہیں اپنی بکڑ میں لےلیا۔'' اور فرمایا:

﴿فَإِذَا جَاءَاَجَلُهُمُ لَا يَسْتَأْخِرُوْنَ سَاعَةً قَرَّلَا يَسْتَقُلِمُوْنَ۞﴾(الاعراف:2'النحل:۲۱) ''پھر جب ان کی مدت مقررہ پوری ہوجاتی ہےتو پھراس میں نہ ہی ایک ساعت کی تاخیر ہوتی ہےاور نہ ہی ایک ساعت پہلے ہوتی ہے۔''

یہی معنی سورۃ السجدۃ کی اس آیت کا ہے کہ جس میں اللہ تعالیٰ کے ایک دن کود نیوی اعتبار سے ایک ہزارسال کے برابر کہا گیا ہے' کہ زمین و آسمان کے مامین کی طویل مسافت اللہ تعالیٰ کے کا موں کے واقع ہونے میں حائل نہیں ہوتی' اوریہی کا م اگر اللہ تعالیٰ تمہارے سپر دکر ڈالتے تو تم اپنی استعداد کے مطابق اس کے کرنے میں ایک ایک ہزارسال لگا سکتے تھے۔

جہاں تک سورۃ المعارج کی آیت کا تعلق ہے تو وہاں قیامت کا دن مراد ہے کہ جس میں تمام مخلوقات کا حساب و کتاب ہوگا'ان کے اعمال کا وزن کیا جائے گا'ان کے فیصلے سنائے جائیں گے یہاں تک کداہلِ جنت'اپن جنتوں میں اور اہل النار'جہنم تک پہنچ جائیں گے۔اور اگر پھر اس ساری کارروائی کا حساب لیا جائے اور کارروائی بھی کوئی معمولی نہیں بلکہ اس میں بڑی ہولنا کی بھی شامل ہے اور اس کا دنیوی ماہ و سال سے مواز نہ کیا جائے تو وہ کہیں جائے پچاس ہزار سال کے برابر بنتا ہے'لیکن ایک متقی مؤمن کے لیے وہ دن اتنا ہلکا ہوگا گو یا کہ وہ ایک نماز کی ادائیگی کے برابر ہوگا۔اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُوُرِ ۞ فَنْ لِكَ يَوْمَئِنٍ يَّنُوَمٌ عَسِيُرٌ ۞ عَلَى الْكُفِرِيْنَ غَيُرُ يَسِيُرٍ ۞ ﴾ (المدخر) ''اور پھر جب صور میں پھونکا جائے گا' تو وہ دن بہت سخت ہوگا'اور کافروں پر وہ آسان نہ ہوگا۔''

سورة المعارج ميں مذكور بيدن قيامت كادن ہے كہ اس كے فور أبعد اس كا وصف بيان كيا گيا ہے جو قيامت كے دن كے اوصاف ميں سے ہے:

﴿يَوْمَر تَكُوْنُ السَّمَاءُ كَالْمُهُلِ۞ وَتَكُوْنُ الْحِبَالُ كَالْحِهْنِ ۞ وَلَا يَسْئَلُ حَيْمٌ حَيْمًا ۞ يُّبَصَّرُوْنَهُمْ لا يَوَدُّ الْمُجْرِمُ لَوُ يَفْتَرِى مِنْ عَنَابِ يَوْمِئِنٍ بِبَنِيهِ ۞ وَصَاحِبَتِهٖ وَاحِيْهِ ۞ وَفَصِيْلَتِهِ الَّتِى تُنُويْهِ ۞ وَمَنْ فِى الْارْضِ بَمِيْعًا لا تُمَّدُيْنَجِيهِ ۞ ﴾ (اور پُراگلى چوآيات تك الى تالچمٹ ك شروجا كالسنان كي كترين ) واللداعلم! (اور پُراگلى چوآيات تك الى دن ك اوصاف بيان كي كي بير ) واللداعلم!

﴿ فَالَّذِينَ مُعَنُوا وَحَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَهُمُ مَّغْفِرَةً قَوَرِزُقٌ كَرِيُمٌ۞ ﴾ ''وہ لوگ جوایمان لاتے اورجنہوں نے نیک اعمال کیے ان کے لیے مغفرت اوراچھارز ق ہے۔''

الريل تاجون 2025 - الم 25 کمت قرآن ا 🗫

اس کا جواب بیہ ہے کہ دونوں آیتوں کا ماسبق مختلف ہے پہلی آیت سے ماقبل '' آیا گھا النَّائس '' کہہ کر لوگوں کو مخاطب کیا گیا تھا اور بتایا گیا تھا کہ ﴿ اِنَّمَّمَا اَدَّا لَکُمْ ذَّنِا يُرْ هَٰ يَنْ ﴾ کہ میں تمہاری طرف کھلا کھلا خبر دار کرنے والا بنا کر بھیجا گیا ہوں' اور اگرتم ایمان لے آتے ہواور نیک اعمال کرتے ہوتو تم نے جتنی بھی نافر مانیاں اور مخالفتیں کی ہیں وہ سب کی سب معاف کر دی جائمیں گی اور تہمیں رزق کریم سے نواز اجائے گا۔ جہاں تک دوسری آیت کا تعلق ہے تو وہاں دُنیوی زندگی ختم ہو جانے اور اُخروی زندگی کی آمد کا تذکرہ ہے کہ ایمان لانے اور نیک اعمال کا بدلہ ملنے کا وقت ہے' یعنی جس مغفرت اور رزق کریم کا وعدہ کیا گیا تھا وہ جنت کی ابدی نعمتوں کی شکل میں ملے گا۔

حاصل مضمون بیہوا کہ پہلی آیت سے قبل' 'یٓ آیٹی ؓ النَّائُسُ'' کا خطاب ہی بتار ہا ہے کہ ابھی ان لوگوں کو ایمان حاصل نہیں ہوا تھا و گرنہ انہیں' 'یٓ آیٹی ؓ الَّذِیْنَ اٰمَنُوْا '' کہہ کر خطاب کیا جاتا' اور پھر انہیں ایمان لانے اور عمل صالح کرنے کے صلہ میں ایک بشارت دی گئی۔ اور دوسری آیت میں اسی بشارت کی حقیقت کو واضح کیا گیا کہ بیرزق کریم اور نعتوں سے بھر پور باغات کی شکل میں ہوگا۔ اس لحاظ سے ہر آیت اپنی این جگہ پر اپنے مضمون سیرت میں تھے خوب مناسبت رکھتی ہے۔ واللہ اعلم !

(۲۲۲) **آیت** ۲۲

🔫 🖁 حکمت قرآن 📲

﴿ ذٰلِكَ بِأَنَّ اللّٰہَ هُوَ الْحَقَّ وَاَنَّ مَا يَلْ عُوْنَ مِنْ دُوْ نِهِ هُوَ الْبَاطِلُ ﴾ '' بیاس لیے کہاللّٰہ ہی حق ہےاورا سے چھوڑ کر وہ جن کو پکارتے ہیں وہی باطل ہے۔'' اورسورۃ لقمان میں ارشادفر ما یا:

> ﴿وَأَنَّ مَا يَدْعُوْنَ مِنْ دُوْنِهِ الْبَاطِلُ» (آيت ٣٠) "اوراس ب\_سواجسجس كوده يكارت بي وه باطل ب-"

یہاں سوال کرنے والا بیہوال کرسکتا ہے کہ پہلی آیت میں''الْبَاطِلُ'' سے پہلے'' ھُوّ'' کا اضافہ ہے جب کہ دوسری آیت میں وہی مضمون ہےلیکن وہاں'' ھُوّ''نہیں لایا گیا تو اس کی کیا دجہ ہے؟ جواباً عرض ہے کہ سورۃ انج میں معبودانِ باطل کا بار بارتذ کرہ ہوا ہے'اس لیےضروری تھا کہ'' ھُوّ'' کی ضمیر لاکران کے کرتوتوں کی نفی کی جاتی' کیونکہ ضمیر کی تکرار ہے کسی امر کی تا کید مراد ہوتی ہے' چاہے بیضمیر شروع میں

26

ايريل تاجون 2025 م 🖉

بطور مبتداً آئے یا کلام کے دوران بطور فصل آئے۔ ملاحظه ہوکہ آیت اسمیں ان کے شرک کی بے صیفیتی کا یوں تذکرہ کیا گھا تھا: ﴿ وَمَن يُشْرِكْ بِاللهِ فَكَانَمْ مَا خَرَّ مِنَ السَّبَاءَ فَتَخْطَفُهُ الطَّيُرُ أَوُ تَهُوِى بِوِ الرِّنحُ فِى مَكَانٍ سَحِيْقٍ @ » ''اور جواللہ کے ساتھ شرک کرتا ہے' گویا وہ آسان سے گرتا ہےتو پرندے اس کواُ چک لیتے ہیں یا ہواا ہے ایک گہری کھائی میں جا گراتی ہے۔'' اورسورت کے آخر میں ارشادفر مایا: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَدُعُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ لَنْ يَخْلُقُوْا ذُبَابًا وَلَوِ اجْتَبَعُوْا لَفٌ وَإِنْ يَسْلُبُهُ مُرالذُّبَابُ شَيْئًا لَّا نَسْتَنْقَنُوْلُامِنْهُ \* ( آيت ٢٧) ·· ب شک جن کوتم اللہ کے سوا پکارتے ہو وہ سب مل کر بھی ایک کھی تک پیدانہیں کر سکتے 'اور اگر دہ کھی ان ہے کوئی چیز چین لے تو وہ اس ہے واپس تک نہیں لے سکتے۔'' ملاحظه بوكهآيت ٢٢ ميں بيربات كهي كَتْصى: ﴿ ذٰلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَتَّى وَأَنَّ مَا يَدْعُوْنَ مِنْ دُوْنِهِ هُوَ الْبَاطِلُ ﴾اوراس آیت میں مشرکین کے دیوتاؤں'جن کا تذکرہ آیت اسمیں آ چکاتھا' کا تذکرہ ہے کہ وہ سب باطل ہیں ان کی کو کی حقیقت نہیں ہے جب کہ اللہ ہی حق ہے اور وہی عبادت کے لائق ہے۔ پھر آیت ۲۷ میں شرک کی شناعت کا اظہار کمھی کی مثال سے کیا گیااور اس کے بعد فرمایا گیا: ''اورانہوں نے اللہ کے قدر دمنزلت کو پیچانا ہی نہیں۔'' ان دونوں آیتوں میں شرک کے قبیح ہونے کا بیان ہوا اور دونوں کے درمیان اللہ تعالٰی کے حق ہونے کی تا کید کی گئی۔گوآیت ا ۳ میں شرک کی نا قدری کا ذکر ہو چکا تھالیکن آیت ۲۷ سے اسے مزیدنگھارا گیا۔ اب یہاں بیہوال پیدا ہوسکتا ہے کہ کھی کی مثال جوشرک کی بے بضاعتی پر دلالت کرتی ہے دہتو بعد میں ہے' تو آیت ۲۲ کاتعلق اس آیت سے کیے ہوسکتا ہے؟ اس کا جواب ہے ہے کہ صبح وبلیغ کلام میں اس طرح کی تقدیم و تاخیر روارکھی گئی ہے۔مثال کے طور پر سور ۃ البقرة میں جہاں ایک گائے کے ذنح کرنے کا واقعہ بیان ہوا ہے وہاں بدآیت لائی گئی: (آيت ٤٤) ''اور جب تم نے ایک جان کُوٹل کیا پھرتم نے اس کے بارے میں اختلاف کیا۔'' یہاں اشارہ ہےاس قصے کی *طر*ف جواس آیت ہے پہلے بیان ہو چکا ہےاورجس کی ابتدا آیت ۲۷ سے ہوچکی تھی: (آوَاذُقَالَ مُوْسى لِقَوْمِةَإِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمُ أَنْ تَنْ بَحُوْا بَقَرَقً \* ( آيت ٢٧ ) ''اور جب مویٰ نے اپنی قوم سے کہا کہ اللہ تمہیں حکم دیتا ہے کہتم ایک گائے کوذ بح کرو۔'' المحمت قرآن ايريل تاجون 2025 - الج 27

ان دونوں آیتوں کو اگر جمع کیا جائے تو کلام یوں ہوگا کہ: ''جب تم نے ایک جان کوتل کیا اور پھر تم نے ( قاتل ) کے بارے میں اختلاف کیا تو موئی نے اپنی قوم سے کہا کہ اللہ تعالیٰ تہمیں حکم دیتا ہے کہ تم ایک گائے کو ذ نے کرو۔' اور پھر آیت ۲۷ میں بتادیا کہ قاتل کوجانے کے لیے تمہیں کیا کر ناہوگا۔ ایسا ہی پچھ سور ۃ الحج کی آیات میں بھی ہے کہ گوایک آیت جس میں کمھی کی مثال دی گئی ہے بعد میں آئی ہے' اس کا تعلق ﴿ وَمَنْ يَّشْدِكْ بِاللّٰہِ ﴾ والی آیت سے ہے اور دونوں کے مقابلے میں پھر اللہ کی حقانیت پر مشتمل آیت ﴿ خُلِكَ بِأَنَّ اللّٰہَ هُوَ الْحَقُّ ...... ﴾ لائی گئی ۔ اس تقدیم و تا خیر کو فصحاء عرب خوب بیجھتے ہیں اور جو نہ سے کہ میں خودی خود قصور فیم کا شکار ہے ۔

سورۂ لقمان میں چونکہ شرک کے بارے میں بیہ وضاحتی بیان نہیں تھااس لیے وہاں'' الْبَاطِل'' سے پہلے بطور تا کید' نھُو'' کی ضمیر نہیں لا ٹی گئی۔اور جہاں تک سورۃ الحج کی آیت کے اعراب کا تعلق ہے تو اس ضمیر کومبتد ا بھی ما ناجا سکتا ہے یا اسے ضمیر فصل کے طور پرلیا جائے گا۔واللہ اعلم! (۲۲۳) **آیت** ۲۲

﴿لَهُ مَا فِي السَّهٰوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ فَوَإِنَّ اللَّهَ لَهُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيْكُ ﴾ ﴾ ''اوراُس کے لیے ہے جو پھر آسانوں میں ہے اور جو پھرزمین میں ہے۔اور بے شک اللہ بے نیاز ہے' قابل تعریف ہے۔''

اورسورهٔ لقمان میں ارشادفر مایا:

﴿ يِنْهِ مَا فِي السَّبْوٰتِ وَالْأَرْضِ انَّ الله هُوَ الْغَنِيُّ الْحَيدَ لُسَ

''اللہ ہی کے لیے ہے جو کچھ آسانوں اورزین میں ہے۔ بے شک اللہ بی بے نیاز ہے اورلائقِ حمد دننا ہے۔' یہاں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ پہلی آیت میں سورۃ لقمان کی آیت کے مقابلے میں دوحرف زیادہ ہیں' ایک تو حرف ''مَا''الْاَ دُضِ سے پہلے اورایک'' کھوَ'' سے قبل لامِ تاکید جو کہ اِنَّ سے شروع ہونے والے جلے کی خبر ہے' تو اس کی کیا وجہ ہے؟

اس کا جواب پیچھلے ضمون میں آچکا ہے کہ سورۃ النج میں سورۃ لقمان کے مقابلے میں تاکیدی الفاظ آئے ہیں' ان دونوں جگہ پربھی''مّا'' موصولہ کی تکرار (فی الْاَ ڈض سے قبل )اور ہُوّ پر لام دونوں تاکید کی غرض سے لائے گئے ہیں' واللہ اعلم!

£3 £3 £3

قر آن حکیم کی مقدس آیات اوراحا دیث نبوگ آپ کی دینی معلومات میں اضافے اور دعوت وتبلیغ کے لیے شائع کی جاتی ہیں ۔ان کا احتر ام آپ پر فرض ہے۔لہذا جن صفحات پر میدآیات درج ہیں ان کوضحح اسلامی طریقے کے مطابق بے حرمتی ہے حفوظ رکھیں ۔

ايريل تاجون 2025ء کا الج

28



## فهمُ القُرآن

ترجمة قرآن مجيد معصرفىونحوى تشريح افادات: حافظ احمد بإرمرحوم ترتيب وتدوين :لطف الرحمٰن خان مرحوم سُورِثُالنَّحل آبات • ۳ تا ۴۳

﴿وَقِيْلَ لِلَّذِينَ اتَّقَوَا مَاذَآ اَنْزَلَ رَبُّكُمْ ۖ قَالُوْا خَيْرًا ۗ لِلَّذِينَ آحْسَنُوًا فِي هٰذِهِ اللَّنْ نَيَا حَسَنَةٌ ۖ وَلَدَارُ الْأَخِرَةِ خَيْرٌ وَلَنِعْمَ دَارُ الْمُتَّقِيْنَ ﴾ جَنَّتُ عَلَنٍ يَّنْ خُلُوْ مَهَا تَجُرِى مِنْ تَحْتِبَةٌ مَا لَا مُهُرُ لَهُمْ فِيْهَا مَا يَشَاءُوْنَ \* كَلْلِكَ يَجُزِى اللهُ الْمُتَقِيْنَ ﴾ اللهُ الْمُتَق الْمَلَئِكَةُ طَيِّبِيْنَ \* يَقُوْلُوْنَ سَلَمٌ عَلَيْكُمُ ادْحُلُوا الْجَنَّة بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُوْنَ ﴾ هَلْ يَنْظُرُوْنَ إِلَّا أَنْ تَأْتِيَهُمُ الْمَلَئِكَةُ أَوْ يَأْتِي آمَرُ رَبِّكَ \* كَلْلِكَ يَعْزِى اللهُ الْمُتَقِينَ يَنْظُرُوْنَ إِلَا آنَ تَأْتِيَهُمُ اللهُ وَلَكِنْ كَانُوْا آنُفُسَهُمْ يَظْلِمُوْنَ ۞ فَاللَّ عَلَيْ مَا عَمِلُوا وَحَاقَ بِهِمْ مَا مَا يَتَعْمَلُوْنَ إِلَى مَا يَشَاعُوْنَ مَا لَمَ عَلَيْكُمُ الْمُتَعْمَى الْمُ الْمُ الْمُتَعْمَى اللَّهُ عُلَيْ مَا مُعْتُولُونَ عَنْظُرُوْنَ إِلَا أَنْ تَأْتِيَهُمُ الْمَالِمُ عَلَيْكُمُ الْحُلُوا الْجُنَيْةَ مِي كُنُونُ هَا مُولاً مَا مَا مُعْتُولُونَ إِلَا أَنْ مَا يَشَامُ وَلَكِنُ كَانُوْا آنُوْنَا الْمُ لَعْتَكُمُ الْمُعُولُونَ اللَّهُ لُكُونَ مَا عَرُلُونَ وَيَا مَا الْمُ

تر کیب

(آيت ٣٠) حَيْرًا كى نصب بتار بى ب كماس سے پہل اس كافتل أنْزَلَ محذوف ب حسنة مبتدا مؤخر نكره ب اس كى خبر وَاجِبٌ يا تَابِتٌ محذوف ب اس ك آكايك تحبائش بير ب كه لِلَّذِيدَى آحسنوُا كوقائم مقام خبر مقدم مانيں اور في هذيغ اللَّنْ ذَيمَا كو تعلق خبر مانيں ۔ الى صورت ميں جمله موگا: الْحُسنة وَاجِبُ لِلَّذِينَ اَحْسَنُوْا فِنْ هٰذِهِ الدُّنْيَا ۔ دوسرى تَجالَتُ بير ب كه في هذيغ اللَّنْ ذَيمَا كو قائم احسنوُا كومتعلق خبر مانيں اور في هذيغ اللَّ نُعمَا من بي ب كه في محله موگا: الْحُسنة وَاجِبُ المَدِينَ اَحْسَنُوْا فِنْ هٰذِهِ الدُّنْيَا ۔ دوسرى تُجالَتُ بير ب كه في هذيغ اللَّ نُيمَا كو قائم مقام خبر مانيں اور لِلَّذِينَ المَد مُنوا وَا عُلَيْ اللَّهُ مُعَالَ مُعَال ال

ايريل تاجون 2025 م

29

المحمت قرآن 层

لِلَّنِينَ : ان سے جنہوں نے مَاذَآ أَنْزَلَ: كَيا تارا قَالُوْا : توده كتم بي لِلَّنِ يْنَ : ان ك ليجنهون في فِي هٰذِيدِ اللَّنَّ نَيَا: اس دِنيا مِي وَلَدَارُ الْأَخِرَةِ : اور يقيناً آخرت كالمحر (تو) وَلَنِعْهَر : اور يقيناً كتنا اجهاب جَنَّتُ عَلَّنٍ : عدن کے باغات ہیں تَجْرِيْ : بَهْقَ بِي الأنماذ : نهري مَا يَشَاءُوْنَ :جوده چاہیں گے الْمُتَقِينَ: تقوىٰ كرنے والوں كو تَتَوَفَّىهُمُ :جان قبض كرتے بين جن كى ظييبية: خوشگوار حالت ميں سَلْهُ : سلامتى ب ادْخُلُوا : (اب) داخل ہوجاؤ بتا: بسبب اس کے جو <u>ھَلْ يَنْظُرُوْنَ</u> : كيادەلوگ انتظار كرتے ہيں تَأْتِيَهُمُ : آئيں ان کے پاس اَوْيَأْتِي: يَا يَهْجِي كَنْلِكَ : اسْطرح الَّنِينَ : انہوں نے جو وَمَاظَلَبَهُهُ الرَّامِ الرَّامِ المَ وَلَكِنْ :اورليكن فأصابر فمه بتويينجيں ان كو

ترجمه: وَقِيْلَ : اور (جب) كہاجاتا ہے اتَّقَوْا :تقو كَاختياركيا رَبُّكُم بتمهار برب نے خَيْرًا: ( اس نے اتارا ) بہترین کو أخستنوا : بلاكم وكاست كام كيا حسبنة : ايك بملائى ب خيرٌ: سب سے بہتر ہے دَارُ الْمُتَقِيْنَ: تَقُو كَاكُر نِ والوں كَا گُھر يَّنْ خُلُوْ بَهَا: وہ داخل ہوں گےان میں مِنْ تَخْتِهَا : ان کے شیچ سے لَهُمْ فِيْهَا : ان ك لي بان مي كَذْلِكَ يَجْزِى اللهُ : أَسْطَرَ بدله د ع كَالله الَّنِيْنَ : وه لوگ الْبَلْدَكَةُ فَرَضْتَ يَقُوْلُوْنَ :وہ (فر شتے) کہیں گے عَلَيْكُهُ بتم لوكوں ير الْحَنَّةَ : جنت ميں كُنْتُهُ تَعْمَلُوْنَ بِتَم لُوَكَمْلِ كُرتَ تَص اِلَّاآن : سوائ اس کے کہ الْبَلَبُكَةُ فَرْشَة أَمْرُدَيِّكَ: آَ بُ كرب كاحم فَعَلَ: كيا مِنْ قَبْلِهِمْ : ان سے پہلے تھے اللهُ: الله في كَانُوْا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُوْنَ: وه لوَّك ايْخ آپ پرظلم کرتے تھے المحمت قرآن 🕞

اپریل تاجون 2025ء کا کھی

30

عَمِلُوْا : انہوں نے عمل کیا سَيّاتُ مَا ال كي برائياں جو وَحَاقَ بِهِمْ مَّا : اور چھا گياان پروہ كَانُوْابِهِ يَسْتَهْزِءُوْنَ<sup>.جِس</sup>كاده مذاق ارْات تھے **نوٹ** :اس سور ہ کی آیات ۲۸ ۔ ۲۹ میں اور پھر آیت ۲۳ میں ان لوگوں ً سے فرشتوں کی گفتگو کا ذکر ہے جن کی وہ روح قبض کرتے ہیں۔ بیآیات قرآن مجید کی ان متعدد آیات میں سے ہیں جوعذاب وثواب قبر کا ثبوت دیت ہیں۔حدیث میں قبر کالفظ مجاز أعالَم برزخ کے لیے استعال ہوا ہے۔اس سے مراد وہ عالَم ہےجس میں موت کی آ خری بچکی سے لے کربعث بعدالموت کے پہلے جھٹلے تک انسانی ارواح رہیں گی۔منگرینِ حدیث کواس پراصرار ہے کہ بیعالَم بالکل عد محض کا عالَم ہےجس میں کوئی احساس وشعور نہ ہوگا اورکسی قشم کا عذاب یا تواب نہ ہوگا۔لیکن یہاں دیکھئے کہ گفّارکی روحیں جب قبض کی جاتی ہیں تو وہ موت کی سرحد کے یار کا حال اپنی تو قعات کےخلاف یا کر سراسیمہ ہوجاتی ہیں اورفوراً سلام ٹھونک کر ملائکہ کویقین دلانے کی کوشش کرتی ہیں کہ ہم کوئی برا کا منہیں کررہے تھے۔جواب میں ملائکہان کوجہنم کی پیشگی خبر دیتے ہیں۔دوسری طرف متق لوگوں کی روحیں جب قبض کی جاتی ہیں تو ملا کلہان کوسلام کرتے ہیں اورجنتی ہونے کی پیشگی مبارک باددیتے ہیں۔کیا برزخ کی زندگی احساس' شعور'عذاب اور ثواب کا اس سے بھی زیادہ کھلا ہوا کوئی ثبوت درکار ہے؟ سب سے زیادہ صاف الفاظ میں عذاب ِبرزخ کی تصریح سورۃ المؤمن کی آیات ۲٬۳۵ میں کی گئی ہے جہاں اللہ تعالیٰ فرعون اور آلِ فرعون کے متعلق فرما تا ہے: ﴿وَحَاقَ بِالِ فِرْعَوْنَ سُوَءُ الْعَنَابِ ۞ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَّعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقْوُمُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوًا أَلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ٢ ﴾ `` ايك يخت عذاب آلِ فرعون كوكَبير بهوئ ہے۔ يعنى صبح وشام وہ آگ کے سامنے پیش کیے جاتے ہیں' پھر جب قیامت کی گھڑی آ جائے گی توحکم دیا جائے گا کہ آلِ فرعون کو شدید تر عذاب میں داخل کرو۔''

حقیقت ہے ہے کہ قرآن وحدیث دونوں سے موت اور قیامت کے درمیان حالت کا ایک ہی نقشہ معلوم ہوتا ہےاوروہ ہیہے کہ موت محض جسم وروح کی علیحدگی کا نام ہے نہ کہ بالکل معدوم ہوجانے کا جسم سے علیحدہ ہوجانے کے بعدروح معد دمنہیں ہو جاتی بلکہ اس یوری <sup>ش</sup>خصیت کے ساتھ زندہ رہتی ہے جو دنیا کی زندگی کے تجربات اور ذہنی واخلاقی اکتسابات سے بنی تھی۔ اس حالت میں روح کے شعورُ احساسُ مشاہدات اور تجربات کی کیفیت خواب سے ملتی جلتی ہوتی ہے۔ (تفہیم القرآنُ ج۲ 'ص۶۳۱)

## آیات ۳۵ تا ۴۴

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ اللهُ رَكُوا لَوْ شَاءاللهُ مَا عَبَهُ تَامِنُ دُوْنِهِ مِنْ شَى ءٍ نَحْنُ وَلا ابَأُوْتَا وَلا حَرَّمْنَا مِنْ دُوْنِهِ مِنْ شَىٰءٍ \* كَنْالِكَ فَعَلَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ ۚ فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إِلَّا الْبَلْغُ الْمُبِيْنُ، وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُوْلًا آنِ اعْبُدُوا اللهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوْتَ فَجِنَهُمْ محمت قرآن گا 31

الريل تاجون 2025 والح

مَّنْ هَدَى اللهُ وَمِنْهُمْ مَّنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّللَةُ فَسِيُرُوا فِي الْاَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَلِّبِيْنَ ۞ اِنْ تَخْرِصُ عَلى هُلْدَهُمْ فَإِنَّ اللهَ لَا يَهْدِى مَنْ يَّضِلُّ وَمَا لَهُمْ مِّنْ نَّصِرِيْنَ ۞ وَاَقْسَمُوا بِاللهِ جَهْدَ اَيْمَانِهِمْ لاَ يَبْعَدُ اللهُ مَنْ يَّبُوْتُ مِنْ يَعْفِلُ وَعْمَا وَّلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۞ لِيُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي يَخْتَلِفُونَ فِيهِ وَلِيَعْلَمَ الَّذِي كَفَرُوَا اتَّهُمْ كَانُوا كَنِبِيْنَ ۞ اِنَّ اللهُ مَنْ يَعْمَلُونَ فِيهِ وَلِيَعْلَمَ اللَّذِينَ ترجمه:

الَّن يْنَ : وەلوگ جنہوں نے لَوْ شَاءَ اللهُ : الرَّجا بتا الله مِنْ دُوْنِهِ : أَس كَعلاوه . ٽيخن :(نه)ٻم وَلَا حَرَّمْنَا : اور بمحرام نه كرت مِنْ شَيْءٍ : سَي بھی چیز کو فَعَلَ الَّذِينَ : كياانهون في جو فَهَلْ : توكيا ب اللا: سوائے اس کے کہ وَلَقَدْ بَعَثْنَا : اور يقيناً بم نے بھيجا بے رَّسُوَلًا : ايكرسول اللة: الله كي الطّاعُوْتَ : سَرَشْ كَ ذريعوں سے هَدَى اللهُ : بدايت دى الله في حَقَّتْ : ثابت موئى الضَّلْلَةُ : مُرابى في الْأَرْضِ : زمين ميں كَيْفَ كَانَ : كيساتها إِنْ تَحْدِصْ :اكْرَآ بَ شَد يدخوا بَشْ كَرِي فَإِنَّ اللهَ : توب شك الله مَنْ يُّضِلُّ :اسَكُوجُس كُودِه كُمراه كرتا ہے الريل تاجون 2025 - الم 32

وَقَالَ : اوركہيں گے أَشْرَكُوا : شْرَكْ كَيا مَا عَبَّدُيَّا : تُوہم بندگی نہ کرتے مِنْ شَيْءٍ : سَي جَمْ چَزِ کَ وَلَدَ أَبَآَوُنَا :اورنه بي بمارك آباءوأجداد مِنْ دُوْنِهِ :اس کے (علم کے)علادہ كَنْ لِكَ : اسْطرح مِنْ قَبْلِهِمْ :ان سے پہلے تھے عَلَى الرُّسُلِ : رسولوں پر الْبَلْخُ الْمُبِينَىٰ :واضح طور پر پہنچاد ينا فِيْ كُلِّ أُمَّةٍ : مرايك أمت ميں آنِ اعْبُنُوا : كَهْمَ لُوْكَ بِندْكَى كَرُو وَاجْتَنِبُوا :ادرتم لوك بحو فَصِنْهُمُ مَّنْ :توان میں وہ بھی ہیں <sup>ج</sup>ن کو وَمِنْهُمُ مَّنْ اوران میں وہ بھی ہے عَلَيُهِ :جس پر فَسِيْرُوْا : پِسْتُم چُلو پُھرو فَانْظُرُوْا : پَردَيَهُو عَاقِبَةُ الْمُكَنِّ بِيْنَ جَعِمْلا فِ والوں كاانجام على هُدْ مهمر : ان لوگوں كى بدايت ير لايپېړي بنېيس مدايت ديتا المحمت قرآن

نوت : آیت ۳۵ میں کہا گیا ہے کہ واضح طور پر پہنچا دینے کے سوار سولوں پر اور کوئی ذمہ داری نہیں ہے۔ یہی بات ایک دوسرے پیرائے میں اس طرح کہی گئی ہے کہ ہم نے آپ سائٹ تی پڑ کو صرف خوش خبری دینے والا اور خبر دار کرنے والا بنا کر بھیجا ہے (الفرقان: ۵۲)۔ قرآن مجید میں ان دونوں اسلوب کی اور بھی آیات ہیں۔ ایسی آیات کی بنیاد پر منگرینِ حدیث استدلال کرتے ہیں کہ رسول اللہ سائٹ تی پڑ کا کام صرف مید تھا کہ وہ قرآن پہنچا دیں۔ حالا کہ منگرینِ حدیث استدلال کرتے ہیں کہ رسول اللہ سائٹ تی پڑ کا کام صرف مید تھا کہ وہ قرآن پہنچا دیں۔ کی بنیاد پر منگرینِ حدیث استدلال کرتے ہیں کہ رسول اللہ سائٹ تی پڑ کا کام صرف مید تھا کہ وہ قرآن پر پڑ ایس حالا کہ منگرینِ حدیث خود کو اہل قرآن کہتے ہیں کہ رسول اللہ سائٹ تی پڑ کا کام صرف یہ تھا کہ وہ قرآن پر چا دیں۔ کی بنیاد پر منگرینِ حدیث قرآن میں دی ہوئی ہے۔ اس کہ معال میں موجود ہے اور اس مسئلہ کی بھی پوری وضاحت قرآن میں دی ہوئی ہے۔ اگر تمام متعلقہ آیات کو سامنے رکھر کوئی سمجھنا چا ہو ہوں اسلو آسانی سے سمجھ میں آجاتی ہے جو درج ذیل ہے:

تصاور حکمت کی تعلیم دیتے تھے۔ آپ سائٹ لیل کے ان فرائض چہار گانہ کاذ کر بھی قر آن میں چار بی مرتبہ آیا ہے۔ (البقرة: ۱۹ او ۱۵۱ ' آل عمران: ۱۱۲ ' الجمعة: ۲) یعلیم کتاب کا مطلب میہ ہے کہ قر آن حکیم میں جو احکام و ہدایات ہیں اس سے اللہ تعالیٰ کی مرضی کیا ہے اور ان پر ہم نے کس طرح عمل کرنا ہے۔ یہ مطلب کسی کا خود ساختہ نہیں ہے بلکہ اس کی سند قر آن میں موجود ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ﴿ وَاَنُوْلُدَاً اِلَيْكَ النِّ تُحَوَ لِتُ بَقِينَ لِلنَّائِسِ مَا نُوِّلَ اِلْمَنِيْ حَد ) (انحل: ۲۰۲۰) ' اور ہم نے نازل کیا آپ کی طرف اس ذکر کوتا کہ آپ واضح کردیں لوگوں کے لیے اس کو جونازل کیا گیا ان لوگوں کی طرف (یعنی قر آن )۔'

نہ صرف قرآن کے مذکورہ مقامات کونظرانداز کیا گیا ہے بلکہ مذکورہ غلط استدلال جن آیات کی بنیاد پر قائم کیا گیا ہے ان کے سیاق و سباق سے بھی انٹماض برتا گیا ہے کیونکہ ان کے سیاق و سباق سے پوری طرح واضح ہے کہ ان میں خطاب ان لوگوں سے ہے جو ایمان لانے سے انکار کر دیتے ہیں۔ ایسے لوگوں کے لیے ابلاغ اور انذار و تبشیر کے بعدر سول اللہ سائی تیزلم کا کا مختم ہوجا تا ہے اور ان سے اب آپ برک الذمہ ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کوتسلی دی ہے کہ دوز خ میں جانے والوں کے متعلق آپ سے نہیں پو چھاجائے گا (البقرة: ۱۹۱۱)۔ لیکن جولوگ ایمان لے آئے ان کے لیے آپ کا کا مختم نہیں ہوا بلکہ شروع ہوا تھا۔ ان کا ترکیہ کرنا 'ان کو کتاب و حکمت کی تعلیم دینا تا کہ وہ ایک اللہ کے دین کو خالب کرنے کی جدّ و جُہد میں رسول اللہ سائیں تیز کی کرنا 'ان کو کتاب و حکمت کی تعلیم دینا تا کہ وہ ہو۔ اس سار سے process کے اور کی اور محلی ریکارڈ کا نا م حدیث ہے اور سے وار یمان کے لیے ہوئی کی تعلیم ہو کہ تا کہ وہ

## آیات اس تا س

﴿وَالَّنِينَ هَاجَرُوا فِي اللهِ مِنْ ' بَعْنِ مَا ظُلِمُوا لَنُبَوِّنَتَّهُمْ فِي التَّانَيَا حَسَنَةً وَلَاجُرُ الْاخِرَةِ آكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ۞ الَّنِينَ صَبَرُوا وَعَلى رَيِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ۞ وَمَا ارْسَلْنَامِنْ قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا تُوْجَى الَيْهِمْ فَسْتَلُوا اهْلَ النِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ بِالْبَيِّنْتِ وَالزُّبُرِ وَٱنْزَلْنَا الَيْكَ النِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلتَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ

تر کيب

(آیت ۲۹) لَنُبَوِّنَّ کامفعول اول هُمَ کَضمیر ہے اور اس کا مفعول ثانی محذوف ہے جو کہ دَارًا ہو سکتا ہے۔ حسّنَةً اس کی صفت ہے۔ یَعْلَمُوْنَ کی ضمیر فاعلیٰ آیت ۳۹ میں مذکور کٰذِبِیْنَ کے لیے ہے۔ (آیت ۲۴) اس پوری آیت کا فقرہ گزشتہ آیت میں مذکور وَالَّذِیْنَ هَاجَرُوُا کی صفت ہے۔ (آیت ۲۳) دِجَالًا نمرہ مخصوصہ ہے۔ اس کی پہلی خصوصیت نُوْحِیْ اِلَیْهِمْ ہے اور دوسری خصوصیت بِالْبَیِّنَاتِ وَالزُّ بُوِ ہے۔ (آیت ۲۴) وَمَانُزِّلَ اِلَیْهِمْ میں اِلَیْهِمْ دراصل لَهُمْ کے میں میں ہے۔

الد المعند ند معند المعند ا

ترجمه:

هَاجَرُوا : بجرتك مِنْ بَعْدِما : أس ك بعد كهجو لَنْبَوْ نَتَهْمُهُ : بَم لاز مَأْطْحَانِه دِي كَان كُو حَسَنَةً :ايکا چھ(گھر) کا آ کَبَرُ : سب سے بڑا ہے كَانُوًا يَعْلَمُوْنَ :وەلوگ جانے ہوتے وَعَلَى رَبِيهِم : اورابٍ ربى وَمَا آرُسَلْنَا اور ہم نے ہیں بھیجا إلَّد بِجَالًا : مَكْر كچه مَر دول كو اليهم :جن كى طرف أَهْلَ النِّي ثُبِ : ياد دمانى والول (يعنى ابلِ کتاب) سے ہے بتم لوگ نہیں جانتے ں کے ساتھ

وفكركر س

وَالَّنِيْنَ : اور وہ لوگ جنہوں نے في الله : الله (كي راه) ميں ظَلِمُوا : ان پرظم كيا كيا في الثَّنْيَا : دِنامِي وَلَأَجُرُ الْأَخِرَةِ الدريقينَا آخرت كابدله لَوْ :كَاش الَّذِينَ صَبَرُوْا : (اور)جوثابت قدم رب يَتَوَكَّلُوْنَ : بِمروسه كَرتْ رب مِنْ قَبْلِكَ : آب سے پہلے نۇچىقى: بىم وى كرتے تھے فَسْتَلُوا : يستم لوك يوجهو

**نوٹ**: آیت ۴۴ کے دوسرے جز ومیں اللہ تعالٰی نے رسول اللہ سائٹائی پڑ کو مامور فرمایا ہے کہ آپ قر آن کی نا زل شدہ آیات کی وضاحت لوگوں کے سامنے کردیں۔ بیاس امر کا واضح ثبوت ہے کہ قر آن کریم کے حقائق اوراحکام کو صحیح طور پر سمجھنا رسول اللَّد سائن اَیْدِیم کے بیان پر موقوف ہے۔ اگر ہرانسان صرف عربی زبان اور عربی ادب سے واقف ہوکر قرآن کے احکام کواللہ تعالیٰ کی منشاء ومرضی کے مطابق سمجھنے پر قادر ہوتا تو رسول اللہ سائٹائی پٹم کو وضاحت کی خدمت سپر دکرنے کے کوئی معنی نہیں رہتے ۔ رسول اللَّد سَلَّيْنَا اللَّهُ مَا قُرْ آن کی وضاحت پر مامور ہونے کا حاصل میہ ہوا کہ آئے سے جوبھی قول وفعل ثابت 35 ايريل تاجون 2025 - المحاص المحمت قرآن ہے وہ سب قرآن ہی کے ارشادات ہیں۔ بعض تو ظاہری طور پر کسی آیت کی تفسیر دتو ضیح ہوتے ہیں اور بعض جگہ بظاہر قرآن میں اس کا کوئی ذکر نہیں ہوتا مگر آپ کے قلبِ مبارک میں بطور دحی اس کا القاء کیا جاتا ہے وہ بھی ایک حیثیت سے قرآن ہی کے حکم میں ہوتا ہے کیونکہ قرآن کی تصریح کے مطابق آپ کی کوئی بات این خواہش سے نہیں ہوتی بلکہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے دحی ہوتی ہے۔(النجہ: ۳۰ م) اس سے معلوم ہوا کہ آپ سل تفاتیز کی کا م کیا عبادات و معاملات بوئی خداوندی اور تحکم قرآن ہیں۔ جہاں کہیں آپ سل تفاتیز کی نے اپنے اجتہاد سے کوئی کا م کیا ہوجا تا ہے۔( معارف القرآن )

## آيات ۲۵ تا ۵۰

﴿ آفَاَمِنَ الَّذِينَ مَكَرُوا السَّيِّاتِ آنَ يَّغْسِفَ اللهُ بِهِمُ الْآرْضَ آوُ يَأْتِيَهُمُ الْعَنَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُوْنَ۞ آوَ يَأْخُذَهُمْ فِي تَقَلَّبِهِمْ فَمَا هُمْ بِمُعْجِزِيْنَ۞ آوَ يَأْخُذَهُمْ عَلَى تَخَوُّفٍ فَاتَرَبَّكُمْ لَرَءُوُفٌ تَحِيْمٌ ۞ آوَلَمْ يَرَوْا إلى مَا حَلَقَ اللهُ مِنْ شَىء يَتَعَيَّوُا طِللُه عَنِ الْيَبِيْنِ وَالشَّبَآئِلِ سُجَّنَا يَلْهِ وَهُمْ دٰخِرُوْنَ۞ وَلِلْهِ يَسْجُلُ مَا فِي السَّهٰوتِ وَمَا فِي الْارْضِمِنْ دَابَتُه وَالشَّهَا عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَعْ مُعْتَا اللَّهُ مَنْ عَلَقَ اللهُ مَنْ مَنْ الْيَبِيْنِ وَالشَّبَآئِلُ سُجَنَا يَلْهِ وَهُمْ دٰخِرُوْنَ۞ وَلِلْهِ يَسْجُلُ مَا فِي السَّهٰوتِ وَمَا فِي الْارْضِمِنْ دَابَتُهُ أَوْ الْمَلْبَعَانَ اللَّهُ وَاللَّهُ مَنْ عَلَى السَّافَ وَعَامَ اللَّهُ مَنْ أَوْ الْعُ

**خ س ف** ځسّفَ یَغْسِفُ (ض) خُسُوْفًا <sup>:ک</sup>س جَلَّهکا د<sup>ص</sup>ن جانا(لازم) ک<sup>ِ</sup>سی کودهنسادینا(متعدّی)۔زیرِمطالعہ آیت ۴<sub>۴</sub> ۔

اللَّنِ يْنَ: وەلوگ جنہوں نے

السَّيَّاتِ: برائيوں کے ليے

او تأتيم ، يا ينجان ك ياس

اللهُ: الله

36

الريل تاجون 2025 - الم

مِنْ حَيْثُ :جهال سے آوْ يَأْخُنَ هُمْد : يابد كمدوه (يعنى الله) كَبر مان كو فَهَا هُمْهِ : پَفِروه لوگ نه ہوں أَوْ يَأْخُنَهُمْ : يابدكه وه پكر بان كو فَإِنَّ : تُوبِ شَك لَرَءُوْفٌ : يقينًا بِانتهَا شفقت كرنے والا ہے اَوَ لَهْدِيدَوْا :ادركيانهوں نے غور ہی نہيں كيا خَلَقَ اللهُ : پيدا كيا الله ف يَّتَفَيَّوُا :(كه) دْطِتِ بِي عَنِ الْيَبِيْنِ : دا تَن طرف سے سُبْجَبًا : سحدہ کرنے دالے ہوتے ہوئے وَهُمْ : اوروه سب وَ بِثْهِ : اور الله کے لیے ہی مَا فِي السَّلْوَتِ : وه جوآسانوں میں ہے مِنْ دَاَبَيْةٍ : كُونَى بهى چلنے والا وَهُمْ : اوروه سب يَخَافُونَ :وە ڈرتے ہیں قِنْ فَوقِهِمْ الْبِخاد پرے مَا يُؤْمَرُونَ : وہ جوانہیں حکم دیاجا تاہے

الْعَنَابُ :عذاب لَا يَشْعُدُونَ: وەشعور( بھی) نەر كھتے ہوں فِيْ تَقَلَّبِهِمْ : ان كَطومن پر ني س بِمْ عَجِزِيْنَ : عاجز كرنے والے عَلَى تَخَوُّفٍ :خوف ز دہ ہونے کے باوجود دَتَّكُم بتمهاراربْ د جیٹھ : ہرحال میں رحم کرنے والا ہے إلى مما : اس كى طرف جو مِنْ شَيْءٍ : کُونَی بھی چیز ظِلْلُهُ :ان کے ساتے والشَّبَآئِلِ : اور بائي طرفو س يَتْهُو: الله کے لیے دٰخِرُوْنَ <sup>ج</sup>قیر ہونے والے ہوتے ہیں يَسْجُلُ : سجده كرتاب وَمَا فِي الْآَرْضِ : اوروہ جوزیین میں ہے وَّالْمَالَيْكَةُ : اور فرشة (مجى) لَايَسۡتَكۡبِرُوۡنَ: برۡ انۡىٰ بَيۡ عِاجَ رَبَّهُمْ : اپنے ربّ سے وَيَفْعَلُونَ : اوروه كرتے ہيں

المحمت قرآن 🕞

## آیات۱۵تا۲۵

﴿ وَقَالَ اللهُ لَا تَتَّخِذُوَا الهَيْنِ اثْنَيْنِ الْمَاهُوَ اللهُ وَّاحِلْ عَلَا يَاى فَارْهَبُوْنِ ﴿ وَقَالَ اللهُ لَا تَتَخَذُونَ ﴿ وَقَالَ اللهُ لَا تَتَخَذُونَ ﴾ وَمَا بِكُمْ مِّنْ نِّعْمَةٍ فَنِ اللهِ السَّهٰوْتِ وَالْارَضِ وَلَهُ اللَّي يُنُ وَاصِبًا الْفَغَيْرَ اللهِ تَتَقُفُونَ ﴾ وَمَا بِكُمْ مِّنْ نِّعْمَةٍ فَنِ اللهِ تُتَقُفُونَ ﴾ وَمَا بِكُمْ مِّنْ نِّعْمَةٍ فَنِ اللهِ لَتَتَقُفُونَ ﴾ وَمَا يَكُمْ مِّنْ نِتَعْمَةٍ فَنِ اللهُ السَّهٰوْتِ وَالْارَضِ وَلَهُ السَّهٰوْتِ وَالْارَضِ وَلَهُ اللَّي يُنُ وَاصِبًا الْفَعَيْرَ اللهِ تَتَقُفُونَ ﴾ وَمَا بِكُمْ مِّنْ نِتَعْمَةٍ فَنِ اللهِ فَتُمَ تُعُمَ إِذَا مَسَّهُوْ وَاللهُ وَالَيْهِ تَعْبَرُونَ ﴾ تُمَ المَّةُ مَا مَنْ أَنْهُ مَعْنُ مَن اللهُ مَعْدَ الصُّرُ عَنْكُمُ الصَّرُ وَالمَعْرُ وَالمَا لَعُمَا المَّذَى إِنَّهُ وَمَا بِكُمْ مِنْ اللهِ مِنْ عُمَة مِنْ مَعْرَاحُ مُونَ اللهُ عُمَا إِذَا مَسَكُمُ الصَّرُ وَالَيْهِ تَجْبَرُونَ ﴾ تُمَ إِذَا مَشَكُمُ الصَّرُ وَالِيهُ وَعَمْ مَنْ مَ الْحُرُونَ هُ فَمَ المَعْرُ وَاللهُ وَاللهُ وَوَقَا مَ اللهُ وَالَتُهُ وَالَيْهِ وَعَمْ عُنْ عُمَةً إِذَا مَعَمَا الْحُرُونَ هُ وَيَعْهُ مَالُونُ وَ وَعَلَيْهُ مُ الْعُرُونَ إِنَا لَعُنْ مَنْ الْمُونَ وَعَمَا وَ مَا عَنُكُمُ الْمُرْعَمَ مَعْ الْمُونَ وَاللَيْ وَ وَاللَكُرُونَ إِنَ الْعَالَيْ وَاللَيْ وَالَيْعُونَ اللهُ وَا مَعْ مَا مُونَ مَعْمَا مِنْ وَيَعْمَ وَ وَيَعْتُونُ مَنْ وَيَ مَنْ عَامَةُ مُ مَنْ وَيَعْمَ وَ وَيَعْمَا وَ وَعَمْ مَالْعُنُونَ إِنَا مَا مَا مُونَ وَيَ مُنْ فِي الْعَامِ وَالَكُونَ إِنَ اللهُ وَا مَا مَاللَهُ وَن مَا مُونَ مَا مُونَ وَا

37

ابريل تاجون 2025 - الم

(آيت ۵۲) أفَغَيْرَ كَى نصب بتار بى ج كديد تَتَقُوْنَ كامفعول مقدم ج - (آيت ۵۴) فَرِيْقَ اسم جح ج اس ليه يوتر بين جمع كى ضمير اور يُنْتَرِكُوْنَ جمع ك صيغ ميں آيا ج - (آيت ۵۵) لِيَكُفُرُوْا ك لام كو لام كى ك بجائ لام عاقبت ماننازيادہ بہتر ہے۔ تَمَتَتَعُوْا ميں دوامكانات ہيں - يفعل ماضى ميں جمع مذكر غائب كا صيفہ بھى ہو سكتا ہے - اور فعل امر ميں جمع مذكر مخاطب كا صيفہ بح ہو سكتا ہے - آگ تَعْلَمُوْنَ آيا ہے س معلوم ہوا كہ يفعل امر ہے - اگر يَعْلَمُوْنَ آتا تو پر الصفحل ماضى مانا جاتا۔ تر جمہ:

وَقَالَ اللهُ : اوركها الله ن الله يُن اثْنَ يَن : دوالله الله وَاحِلْ : واحد الله ٢ فَارَ هَبُوْنِ : بَحرخوف كروميرا فَارَ هَبُوْنِ : بَحرخوف كروميرا وَاحِبًا : الازمى موت موت وَاحِبًا : الازمى موت موت وَاحِبًا : الازمى موت موت مَحْدَ اذَا : بُحرجب محى الطُرُّ : تخت تَخْبَ وَوْنَ : تَم لوك كَرُ كَرُ ات مو الطُرُّ : ختى اذَا فَرِ يَنْ : تب ما لوك كَرُ كَرُ ات مو اذَا فَرِ يَنْ : تب ما لوك كَرُ كَرُ ات مو وَاحَبُ المَحْدَة : تب ما يك كَرُ مَرًا ت مو اذَا فَرِ يَنْ : تب ما يك كَرُ مَا تا بَ ختى كو المَدُوْنَ : تب ما يك كَرُ مَا تا بَ ختى كو مُحْدَة المَدَر : ما يك مَا تَحْدَة : بي مو ما تا ما يك كو مُحْدَة المَدَر الْ مَا تَحْدَة : تب ما يك مُرات مو مُحْدَة مَا تَحْدَة : تب ما يك مَا تَحْدَة : ما يك مُرَا تا مَا تُحْدَة المَدُر يَق

م الإيل تاجون 2025ء ک<mark>ا الج</mark>

نوٹ : آیت ۵۹ میں '' لَایت کَلَمُوْنَ '' کَ تَقَیقَ مَفْہُوم تک رَسائی حاصل کرنے کے لیے ذہن میں کچھ با تیں واضح ہونا ضروری ہیں۔ مادہ '' علم' سے مختلف اسماء وا فعال قر آن مجید میں بکثرت استعال ہوئے ہیں اور یہ زیادہ تر لغوی منہوم کے بجائے اصطلاحی منہوم میں استعال ہوئے ہیں۔ قر آن کی اصطلاح میں ''علم' ایسی معلومات کو کہتے ہیں جو اللہ تعالیٰ نے وحی کے ذریعہ سے اپنے انہیاء ورسل پیچھ کو دی ہوں۔ جیسے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے : ﴿ وَلَكِنِ التَّبَعُتَ اَهُوَ آءَهُ مَدَ قَدِّنَ بَعُلِ مَا جَاً اللہ اللہ اللہ کر اللہ میں سے در اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے : کی خواہ شات کی اس کے بعد کہ جو آپ کے پاس آیا علم میں سے ۔' اس کا مطلب یہی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے انہیاء ورسل نیچھ کو جو بچھ بتایا ہے اور بتانا ہے اس میں سے پچھ آیا ہے باقی انجی آنا ہے۔

اى طرح سے قرآن ميں جہاں کہيں علم کی نفی آئی ہے بالعموم وہاں مطلب يہ ہے کہ کوئی الی بات جس کی کوئی سند سابقہ انبیاء ورسل پیچ کی تعلیمات میں اور رسول اللہ حافظ تي پنج کی تعلیمات یعنی قرآن وحدیث میں موجود نہ ہو۔ چسے فرمایا: ﴿ وَلا تَقُفُ مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمَهُ \* ﴾ (بنی اسرائیل: ۳۱) '' اور تو پیچھے مت پڑ اس کے تیرے لیے جس کا کوئی علم نہیں ہے۔'' ﴿ وَإِنْ جَاهَ لَكَ عَلَى آنُ تُشْدِكَ بِنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْهُمْ \* ﴾ ( لقض : 10) '' اور اگر وہ دونوں یعنی والدین تجھ سے جہاد کریں اس پر کہ تُو شریک تشہرائے میرے لیے نہیں ہے تیرے لیے جس کا کوئی علم نہ تو ان کی اطاعت مت کر۔' بیدا ور ایسے متعدد مقامات پر علم نہ ہونے کا مطلب ہے

واضح رہے کہ قرآن مجید میں بعض مقامات پر بیلفظ اصطلاحی کے بجائے لغوی مفہوم میں بھی آیا ہے۔ جیسے قارون کا قول نقل کرتے ہوئے فرمایا : ﴿ إِنَّمَا ٱوُتِيْتُهُ عَلَى عِلْمِهِ عِنْسِ یُ ﴿ (القصص : ٧٨)'' کچونہیں سوائے اس کے کہ مجھے ملا ہے بیا یک علم کی بنیاد پر جو میرے پاس ہے۔' یہاں علم کا مطلب ہے تجربہ اور مہارت لیعنی ہنر مندی۔ کوئی اگر آیت کے سیاق و سباق کو نظر میں رکھے تو وہ آسانی سے تمیز کر سکتا ہے کہ کہاں بیا لفظ لغوی مفہوم میں آیا ہے۔

39

ا 🕄 حکمت قرآن

ايريل تاجون 2025 - الم

اس لحاظ سے آیت ۵۶ کاحقیقی مفہوم میہ ہے کہانسان شکرانے' نذ رونیا زاور چڑھاوے میں غیر اللّٰہ کے لیے جوحصہ مقرر کر لیتا ہے'ان ہستیوں کے وجوداور صفات کی اس کے پاس قر آن وحدیث میں کو کی سندنہیں ہے۔

آیات۷۵ تا ۲۲

﴿ وَيَجْعَلُوْنَ لِنُهِ الْبَنْتِ سُبْحُنَهُ \* وَلَهُمُ مَّا يَشْتَهُوْنَ۞ وَإِذَا بُشِّرَ آحَدُهُمُ بِالْأُنْهَى ظَلَّ وَجْهُهْ مُسُوَدًّا وَهُوَ كَظِيْمٌ ۞ يَتَوَارى مِنَ الْقَوْمِ مِنْ سُوَّ ءَمَا بُشِّرَ بِهِ أَيُمْسِكُهْ عَلى هُوْنٍ آمْ يَكُسُّهْ فِي التُّرَابِ ألَّا سَآءَمَا يَحْكُمُوْنَ۞ لِلَّانِيْنَ لَا يُؤْمِنُوْنَ بِالْأُخْرَةِ مَقَلُ السَّوَءَ وَيِنْهِ الْبَثَلُ الْاَعْلى وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُونَ ۞ لِلَّانِيْنَ لَا يُؤْمِنُوْنَ بِالْأُخْرَةِ مَقُلُ السَّوَءَ عَلَيْهَا مِنْ ذَلَيْ الْتَقَلَ الْاَعْلى وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ وَ وَلَوْ يُوَاخِنُ اللهُ التَّاسَ بِظُلْبِهِمْ مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِنْ ذَاتَتَةٍ وَالْكِنْ يُوَحِّرُهُمُ إِلَى آجَلٍ مُسَبَّى وَلَوْ يُوَاخِنُ اللهُ التَّاسَ بِظُلْبِهِمْ مَا تَرَكَ وَلَا يَسْتَقُومُ مَوْنَ إِنَّ وَيَعْعَلُوْنَ الْعَزِيْنُ الْحَلْمُ وَمُوا الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ وَ وَلَوْ يُؤَاخِنُ اللَّهُ التَّاسَ وَلَا يَسْتَقُونُ مَوْنَ الْعَلَيْ وَالْكِنْ يُوَحِرُهُمُ إِلَى آجَلٍ مُسَبَّى وَاذَاجَاءَ آجَائِهُمُ لَا يَسْتَا فَرُوْنَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقُومُ وَنَ وَالَكُنُ يُوَعَانَ وَالَعُوْنَ اللَهُ التَاسَ الْعَلْهُمُ لَا الْعَانَ الْتَاسَ وَقُولُ

د س س

دَسَّ یَںُشُّ (ن )دَشَّا:کسی چِزِکوسی چِز کے نیچے چھپادینا۔کسی چِز میں ٹھونس دینا۔زیر مطالعہ آیت ۵۹۔ **تر جمہ:** 

وَيَجْعَلُوْنَ : اور وہ لوگ بناتے ہیں الْبَنْتِ : بَيْمَال وَلَهُمْ : اور ان کے ليے وَاذَا : اور جب می اَحَلُهُمْ : ان کے کی ایک کو طَلَّ : تو موجا تا ہے مُسْوَدًا : ساہ مُسْوَدَ : وہ جو میلوگ فی المراح ہیں مَا يَحْكُمُوْنَ : وہ جو ميلوگ في المراح ہيں مَا يَحْكُمُوْنَ : وہ جو ميلوگ في المراح ہيں

نوٹ : تفسیر ''روح البیان'' میں ہے کہ سلمان کو چاہیے کہ لڑکی پیدا ہونے پرلڑ کے سے زیادہ خوشی کا اظہار کرے تا کہ اہل جاہلیت کے فعل پررڈ ہوجائے۔ایک حدیث میں ہے کہ وہ عورت مبارک ہوتی ہے جس کے پہلے پیٹ سے لڑکی پیدا ہو۔سورۃ الشور کی کی آیت ۹ م میں بیٹوں سے پہلے بیٹیوں کا ذکر کرنے سے اس کی طرف اشارہ پایا جاتا ہے کہ پہلے لڑکی پیدا ہوناافضل ہے۔(معارف القرآن) ، پ پ

> اپنے ذاتی اوقات میں سے کم از کم نصف گھنٹہ نکال کر ''بیان القرآن' کے ترجمہ وتر جمانی کا ضرور مطالعہ کریں' آپ یقیناً مستفید ہوں گے ۔(ان شاءاللہ!)

الريل تاجون 2025ء کا کھی

## 4

حکمت قرآن 📲

## فكر و نظر

جدیداخلاقی بحران کی فکری بنیا دیں ڈ اکٹر رشیدا رشد

جب آ دمی کسی مرض میں مبتلا ہوجائے تو معالج سب سے پہلے عیاں علامت کا معا سُنہ کر کے لاحق مرض کی تشخیص کرتے ہوئے اس کے اسباب کی نشان دہی کرتا ہے۔ بعد از اں لاحق مرض سے نجات کے لیے پر ہیزیا ہدایات تجویز کی صورت میں فراہم کی جاتی ہیں ۔فرد کی طرح ایک معا شرہ بھی کئی طرح کے امراض میں مبتلا ہوسکتا ہے۔معاصرجدیدمعا شرےکولاحق امراض کی علامات'جنہیں چارلس ٹیلر نے مجموعی طوریر''جدیدیت کی گھبرا ہٹ'' (malaise of modernity) کاعنوان دیا<sup>، کس</sup>ی سے ڈھکی چیپی نہیں ہیں ۔البتہ ان کی درست شخیص اتنی واضح نہیں ہے۔ چونکہ جدیدیت کے موجود ہ مظاہر کی داستان فکری تاریخ کے ساتھ ساتھ چلتی ہے اس لیے جدید دور میں تشویش ناک حد تک پر دان چڑ ہے جکے ساجی مسائل کی بروقت تشخیص کے لیےان کی فکری بنیا دوں ہے آ شائی بے حدضروری ہے۔ کہا جاتا ہے کہا فکار ونظریات خارج پر اثر انداز ہوتے ہیں اور اس کیے میں کسی شک کی <sup>گ</sup>نجائش بھی نہیں۔ بیا یک عام مشاہدہ ہے کہ انتہائی گہرے اثر ات کے حامل افکار دنظریات سے بسااوقات صرف نظر کرلیا جا تا ہے۔ بیفکری بنیادیں ہمارے شعور کی داغ بیل ڈالتے ہوئے ہماری روزمرّہ زندگی کے معمولات کو متعین کرتی ہیں۔ان کی مدد سے ہم ظہوریز پر ہونے والی اشیاء کے بارے تعینات قائم کرتے ہیں اور امکاناتِ زیست کی حد بندی کرتے ہیں۔ایک نظریہ جتنا زیادہ مؤثر ہوگا اتنا ہی اس کے ادارہ جات ٔ روایات اور خیالات میں سرایت کر جانے کے قو ی امکان موجود ہوں گے۔ایسے تمام نہایت اہم افکار دنظریات کی جانچ پڑ تال کر نااور ان پر کوئی رائے پیش کرناایک دِقت طلب کام ہوتا ہے۔اگر چیا فکار دنظریات کے خارج پر اثر ات تو داضح ہوتے ہیں کیکن ہم عموماً پنے ساجی اور ثقافتی حالات و واقعات کے بیچھے کارفر ما اُن افکار ونظریات کی نشان دہی بہ آ سانی نہیں کریاتے۔ چندتمہیدی باتیں

معاصر جدید دنیا میں گونا گوں مسائل نظرا تے ہیں اور اسے طرح طرح کے امراض لاحق ہیں۔ ان میں سب سے مہلک مرض اخلاقی بحران ہے۔ زیرِنظر تحریر میں بالخصوص جدید اخلاقی بحران کی فکری بنیا دوں کو سامنے لانے کی کوشش کی جائے گی۔ جو اثر ات علامات کی صورت میں نظر آ رہے ہیں ان کی نہ صرف فکری بنیا دوں تک رسائی ضروری ہے بلکہ اس تاریخی سیاق وسباق کو سامنے لا نابھی اہم ہے جس میں ان افکار نے جنم لیا اور وقت کے ساتھ ساتھا پنی نشودنما کرتے رہے۔اقبال اجمیری کے شعر میں خوب صورتی سے اس امرکو بیان کیا گیا ہے: ۔ وقت کرتا ہے پر درش بر سوں

حاد نثر ایک دم نہیں ہوتا جدیدافکارنے جہاں ماضی کی روایات ُ نظریات ُ رسومات اور اقدار کواپنے انداز سے مسخ کیا ُ وہیں ادیان بھی ان کی ملغار سے بنج نہ سکے۔ایمانیات کے بعددین کوسب سے بڑاچیلنج اخلاقیات کے شعبے میں در پیش ہے۔ جدید مغرب نے نفسِ انسانی کی تما مسطحوں سے خدا کی بے دخلی کا جومنظم منصوبہ بنایا تھا اس میں ذہن کوایمان سے نامانوس کردینا 'اخلاق کوار تقائی عمل کا نتیجہ قرارد سے کر طبیعت کے اخلاقی جو ہر کوغیر مذہبی بنادینا اور ان دونوں کے نتیج میں پورے انسانی نصب العین کو ہدل کر رکھ دینا تھا۔ یہ اس منصوبہ بنایا تھا ص مقاصد سے۔

بیہ بات بجاہے کہ جدیدافکار نے اپنے منفی اثر ات سے سابقہ روایت کی اعلیٰ اقدار کی شکست وریخت میں اہم کر دارا دالیا' تاہم اپنے حصے کی کوتا ہی سےصرف نظر بھی خوش آئند نہیں۔ بقول سلیم احمہ: ۔ بر سیس

میں وہ سفاک آتکھیں ڈھونڈتا ہوں جو خود کو دیکھنے کی تاب لائیں

بدشمتی ہے کچھ مذت ہوگئی ہے کہ ہمارے ہاں مختلف اسباب سے ایمان شعور ٔ اخلاق اور طبیعت کے تلاز مات پرزیادہ توجہ نہ دی جاسکی۔ان سب سے آ دمی کےاخلاقی وجود کوبھی' جوا پنی ساخت میں ظاہر دین سے جڑ کرنشودنما پانے والا ہے ٔ اپنے مربوط اور تخلیقی اظہار کا موقع نہل سکا۔ ہما ری اجتماعی دانش کی کم از کم دوصد یوں سے یہ عالمگیر کوتا ہی اور پس ماندگی ہے کہاس نے دینی بیانے کےایک لازمی کر داریعنی'' تغیر کی خُور کھنے والے آ دمی'' کو سرے سے نظرا نداز کیے رکھا۔ منتجہ یہ نکلا کہ آ دمی کا ذہن اور اس کی دنیا اگر چہ تبدیلی کے جبری اور فطری نظام کے تحت بدلتی رہی' لیکن تبدیلی کی اس رو کی باگ دین کے ہاتھ سے چھوٹ گئی۔ انسانی اجتماعیت کے نئے نئے ادارے بنتے رہےاوران میں دسعت اور پیچید گی بھی پیدا ہوتی رہی' مگر مذہبی ذہن اور کرداراس سار مے عمل سے لاتعلق رہا۔اسے بیاحساس ہی نہ ہوسکا کہ خاص طور پراخلاق اگرا جتماعیت کی فعال اساس نہ بنیں تو میچض شاعرا نہ تصورات بن کررہ جاتے ہیں' جن کی آ دمی کو نی الواقع کوئی ضرورت نہیں رہتی۔ نئے ساجی اوراجتماعی رشتوں نے اینے جوازادر بقائے لیےایک ایسااخلاقی دروبست تر تیب دیاجس کے نتیجہ خیزطور پڑمل میں آنے کے بعد بیہ سوال رفتہ رفتہ زیادہ شکینی اختیار کرتا چلا گیا کہ'' آ دمی کواپنی اخلاقی رہنمائی کے لیے آخر مذہب کی ضرورت ہی کیا ہے؟'' جدید مغرب نے اخلاق میں ایک تنظیمی مضبوطی اور قانونی چھیلا ؤ پیدا کر کے بیددکھانے کی کاوش کی کہ اخلاق کے فطری ادرآ فاقی اصول کسی بھی مابعد الطبیعی سیاق وسباق ہے نہ صرف یہ کہ آ زاد ہیں' بلکہ یہ آ زادی ہی آ فاقی اخلاقی اقدار کے قیام کا سبب اور ان کے تغیر آشانسلسل کی ضامن ہے۔مذہب اپنے structural تحکم کی وجہ سے ذہن اور اخلاق کی حرکت کوروک دیتا ہے جس کے بنتیج میں نئے اصول اور ان کے تازہ اطلاقات کی پیدائش کا راستہ بند ہوجا تا ہے۔او پر سے اہلِ مذہب نے کمل طور پرغیر مؤٹڑ ہوجانے کے بعد انسان اور دنیا پر اپنا تصرف المحمت قرآن البريل تا جون 2025ء کے 43

بحال کرنے کے لیے جوعلمی اور اخلاقی کوششیں کمیں وہ اتنی فرومایہ بلکہ غیر انسانی تھیں کہ انہیں دیکھ کروہ لوگ بھی مغربی تصوّرات علم واخلاق سے متاثر ہونے پر مجبور ہو گئے جن کا مغربی تہذیب سے تعلق ندتھا۔ موجودہ زمانے میں بیصورت حال غالباً این فتیح ترین شکل میں سامنے آچکی ہے۔ اب کسی رائخ العقیدہ مخلص مسلمان کے لیے بھی بید کہنا ممکن نہیں رہا کہ اہلِ اسلام اپنے ہی مسلمہ اخلاقی معیارات پر مغرب کی برابری کر سکتے ہیں۔ بیداں بحران کا انتہا کی درجہ ہے کہ دین سے شجیدہ اور مخلصا نہ وابستگی رکھنے والے خدا ترس لوگ ایک ذہنی اور اخلاقی کم تری کے احساس میں مبتلا ہو چکے ہیں اور اس سے نگلنے کی کوئی سبیل نہیں پاتے۔

ہمیں سب سے پہلے مید کیھنا چا ہے کہ مغرب کے اس دعوے کی کیا حقیقت ہے کہ اس نے مذہب سے آزاد ہوکرا خلاقی آ درش حاصل کر دکھایا ہے ۔ مغرب کیا واقعی دُنیا کے لیے ایک ا خلاقی نمونہ ہے؟ کیا اخلاق کے فطری آئیڈ یلز مغرب نے حاصل کر لیے ہیں؟ ہمارا جواب ہے کہ ہیں! مغرب نے یقدیناً ایک محکم ترین اجتماعی آ رڈ رینے میں کا میابی حاصل کی ہے لیکن اس آ رڈ رکی اساس ا خلاق نہیں بلکہ طاقت ہے۔ طاقت کے ڈ ھانچ کمز ور پڑ جاکیں تو مغرب وہ تہذیبی اور اخلاقی سکت نہیں رکھتا کہ اپنے اس نظام کو برقر اررکھ سکے جس میں مثال کے طور پر اوگ تیچ بولتے ہیں' خور اک میں ملاوٹ نہیں کہا تی ان نظام کو برقر اررکھ سکے جس میں مثال کے طور پر آ رگنا کر یشن یا کا رپوریشن کی طرح ہے جس کے ہر کا رکن کو میہ بات اچھی طرح سمجھا دی گئی ہے کہ اگر تم نے طے شدہ ضا بطوں اور مقاصد کی پابندی نہ کی تو اس میں تہمارا ہی نقصان ہوگا۔ زندگی میں جتنی رقیبی اس میں ہے شدہ ضا بطوں اور مقاصد کی پابندی نہ کی تو اس میں تہمارا ہی نقصان ہوگا۔ زندگی میں جتنی رقیبی اس

آرگنا ئزیشن کی وجہ سے پیدا ہوئی ہے وہ سراب بن جائے گ<sub>ہ</sub>۔اس *طرح* کی افادیتی تنظیم' مفاداتی قانون پسندی اور تاجرانہ دیانت داری ہے' مبنی براخلاق تہذیب نہیں پیدا ہوتی ۔ تہذیب کچھاور شے ہے جبکہ اجتماعی اداروں کی working chain کچھاور۔ بالکل غیر مذہبی زاویے سے بھی اگر مغرب جدید کا تہذیبی اورنف یاتی تجزید کیا جا سکے تو یه بات زیاده دیر تک یوشیده نهیں رہے گی کہ مغرب کی نام نہا داخلاقی برتر ی کے تمام مظاہر *فطر*ی اور اخلاقی نہیں بلکہ شینی اور افادی ہیں۔اخلاق کے موضوع کو مذہبی فکر نے سادہ تو رکھالیکن اسے محدود بھی کر دیا۔ اسی طرح مغرب نے اخلاق میں ذہنی اورنف یاتی پیچید گیاں پیدا کر کے اسے واقعے سے زیادہ تہذیبی اور ارتفائی بنادیا۔ آج ہمیں اپنے نصوّرِ اخلاق کے ایسے نہم اور بیان کی ضرورت ہے جس میں انسان کے اخلاقی وجود ہونے کی مستقل بنیادیں اور دائمی غایات بھی آ جائیں اور اس کے ساتھ ان تفصیلات کا بھی قدرے احاطہ ہوجائے' جو زمانے کی تبدیلی سے اور وقت کے تقاضوں کے تحت انسان کی اخلاقی تشکیل کے مسلسل عمل میں ایک مؤثر کرداررکھتی ہیں۔ یہ جاننا ضروری ہے کہ فطری سے ہماری اور مغرب کی مراد کیا ہے! مغرب اگر اخلاق کو فطری مانے گا تو اس کے یہاں اس کا مطلب سے ہوگا کہ اخلاق طبیعیٰ نفسیاتی اور ارتقائی ہوتے ہیں' جبکہ ہمارے یہاں فطری کامفہوم اس سے بالکل مختلف ہے۔ انسان مخلوق ہے اور اس کی تخلیق کا مادہ اور مقصود اپنے خالق کی بندگی ہے۔ اس اصلِ بندگی ک قہولیت اور پوری کی پوری استعداد انسان کو دے کر پیدا کیا گیا ہے۔اس قبولیت اور استعداد کوفطرت کہتے ہیں اور فطری سے مراد وہ امر ہوتا ہے جو ہماری وجو دی ساخت اور بندگی کے تقاضے کے مطابق ہو۔ جب ہم اخلاق کو فطری کہتے ہیں تو ہماری مراد اس کے سوانہیں ہوتی کہ بیہ بندگی کے فضائل ہیں جنہیں انسانیت کے بنیا دی مادے کی حیثیت حاصل ہے۔

 خیر کے ماحول میں پروان چڑھانے والی تمام قوتیں وہی ہوتی ہیں جو تعلق مع الحق سے حاصل ہوتی ہیں اور اس حوالے سے اخلاقی اصالت' سنداور اہمیت اخذ کرتی ہیں تعلق باللہ کے آ داب سے بے بہرہ ہو کرانسانی تعلقات کا نظام اخلاقی پیمانے پرنہیں چلایا جا سکتا' چاہے اس نظام میں کتنی ہی خوش حالی' سلامتی اور کا میا بی نظر آئے۔ بیدا یک آ فاقی مسلّمہ ہے کہ اخلاق' دوسر کو خوش رکھنے کے لیے ہوتا ہے۔ مسلم تناظر میں بیہ' دوسرا' بلحاظ اصل اللہ ہے اور عارضی طور پرتعلق کے دائر سے میں آنے والی سب چیزیں۔ مغربی تصورا خلاق سے ہمار اصل اختلاف یہی ہے کہ اخلاق کی اساس بنے والا' دوسرا' کون ہے۔ ان کے یہاں بیہ' دوسرا' او ل تو مستقل اور تعین نہیں ہے اور اگر اہل مغرب کو بتانا ہی پڑے تو دہ بھی انسان کا نام لیں گئی تھی ریا ست کا اور کبھی معاشر کا خبلہ ہمار کے یہاں اس سوال کا ایک ہی جواب ہے۔

جدید تصوّرات پراستوارد نیائے جدید کا تارو پود

اس میں کوئی شبز میں کہ مغرب اپنی تہذیبی برتری کودنیا سے منوانا چاہتا ہے اور اس کے لیے وہ کوئی بھی حربہ استعال کر سکتا ہے ۔ مسلمانوں کے علمی واخلاقی زوال کے تقریباً تمام مظاہر مغرب ہی کی سوچی تمجھی تخلیقات ہیں جن کو مسلمان اپنے دینی شعور اور مزاج میں بگاڑ آجانے کی وجہ سے پہلے تو سمجھ نہ سکے اور جب مغرب کا پیتخریبی کر دار سمجھ میں آگیا تو اس کے از الے کی کوئی مؤثر قوت مسلمانوں کے پاس نہیں تھی ۔ چونکہ ہم اخلا قیات کے مخصوص پہلو سے جدیدا فکار کے مصر اثر ات کو سمجھنے کی کوشش کرر ہے ہیں اس لیے آئندہ صفحات میں ہم دنیا کے جدید کی نفشتہ گر ک ہوئے اخلاقی بحر ان کو اس نہیں تک پہنچا دیا ہے۔

سیور آزم کے نقاد اس کے فکر اور اخلاقی انحطاط میں پائے جانے والے ربط کی نشان دہی کرتے ہیں۔ ۸ ۱۹۴۸ء میں ایک امریکی مضمون نگارر چرڈ ویور نے لکھا' کہ اس میں کوئی دورائے نہیں کہ جدید آ دمی اخلاقی سطح پر خط کا شکار ہے۔ ویور کے نزد یک اس کا سبب ماورائی وجود کی حقانیت اور بذات خود پچ اور صدافت کا انگار ہے۔ جدید فکر میں انسان کو ہر معیار بہ شمول اخلاقی معیار طے کرنے کے اختیارات کی دستیابی کے ساتھ ہمہ گیرا خلاق اقد ارکا خاتمہ ہونا شروع ہوا جس کے نتیج میں معاشرت میں موضوعیت' نرگ سیت اور انا نیت جیسے مہلک انسانی رویوں نے جنم لیا۔ فر دکو آزاد خود محتار مصور کر نے کے اختیارات کی دستیابی کے ساتھ ہمہ گیرا خلاق رویوں نے جنم لیا۔ فر دکو آزاد خود محتار مصور کر کے انانیت پسند کی کے فلسفے نے جدید اخلاقی انسانی بنائی۔ اخلا قیات میں انانیت پند کی ایک ایسا فلسفہ ہے جو انفراد دی مفادات کو اجماعی مفاد پر ترجی دیتے ہوئے ہیں کو خود غرضا نہ انداز میں محض اپنی بھلائی' افاد ہے اور مسرت کے کا موں کو سرانجام دینے کی تلقین کرتا ہے۔ اس نظریے کر تحت فرد کے لیے اولین اخلاقی فریعنہ ذاتی خواہ شات کی بھی میں اپنے کہ ہو کہ فرد معاشر کی اقد ار (مثال کے طور پر فلاتی عامہ عدل وانسات کی بھی ہو کا تی کر تا ہے۔ اس ایک بہت بڑی رکاوٹ کے طور پر سامنے آتا ہے۔فرد کی مرکزیت پر پُرزور تا کید کی وجہ سے بیدا خلاقی فلسفہ تمام روایق نظریات سے کٹ جاتا ہے۔ اس نظریے نے فرد کی فطرت کی خود غرضانہ جہت کو تقویت پہنچائی اور اخلا قیات کے تمام شائستہ اصولوں کوتہس نہس کرتے ہوئے معاشرے میں بگاڑ پیدا کیا۔

اپنی کتاب After Virtue میں میک انٹائر نے بیہ مقدمہ پیش کیا ہے کہ یورپ اخلاقی سطح پر تباہ وبرباد ہوکرنظری اور عملی دونوں حوالوں سے اخلاقیات سے محروم ہو چکا ہے۔مغربی ثقافت میں اخلاقیات کے ساتھ ہونے والے کھلواڑ کے بنتیج میں اب وہاں کوئی مربوط اخلاقی نظام وضع نہیں کیا جا سکتا۔جدید اور مابعد جدید پیرائے میں دیکھا جائے تو مغربی معاشرہ ایک ایسے دور سے گز ررہا ہے جہاں ہمہ گیرصد اقت ٔ اخلاقی اصول اور نقدیس نامی کسی شے کا وجود تک باقی نہیں ہے۔ ہمہ گیریت اور ماورائیت کے انکار کے ساتھ افراد کے رویوں میں پیدا ہونے والے غیرانسانی اوصاف نے سرز مین مغرب کو بحیثیت مجموعی اخلاق باختہ بنا کرر کھدیا ہے۔خدا کے انکار سے پیدا ہونے والے خلاکوانسان دوئتی یا انسان مرکزیت کے فلسفہ سے پُرکیا گیا۔ دیکھا جائے تو خدا سے انکاری ساج کے لیے انسان دوئتی ہی واحد متبادل نہیں ہے بلکہ ایک راہ Nihilism کی جانب بھی جاتی ہے۔ وجودی Nihilism کی رُوبے انسانی زندگی معنویت سے خالی ہے ٰ جبکہ اخلاقی Nihilism کی رُوبے ہمہ گیراخلاقی ضابطے کا کہیں وجودنہیں۔ میچض انسانی معاشروں کی اختراع ہے تا کہ وہ اس بے معنی دنیا میں گز راوقات کومکن بنا سکیں ۔ Nihilism اس بات کوسا منے لاتی ہے کہ زندگی سے متعلقہ وجودی نوعیت کے سوالات کا کبھی تشفی بخش جواب فراہم ہی نہیں کیا جاسکتا کیونکہ از لی اورابدی سچائی کاسرے سے وجود ہی نہیں۔اس فکر کے ماننے والوں کے یز دیک انسان دوئتی کا فلسفہ بھی مذہبی اقدار سے اخذ کردہ التباس کے سوا کچھنہیں ۔ اگر دیکھا جائے تو معاصر تہذیب مغرب کی درست نمائندگی سیکولرانسان دوتق کی بجائے Nihilism کررہی ہے جوکسی بھی اخلاقی ضابطے کوکسی بھی صورت تسلیم کرنے سے انکاری ہے۔ تاریخ فلسفہ کے مطالعے سے بیہ باور ہوگا کہ Nihilism سائنس پر ین منشد داضافیت پیندی اور ہمہ گیرسچا ئیوں کے مابعد جدید انکار کا ایک منطقی نتیجہ ہے۔ • ے ۱۹۷ء کی دہائی میں امریکہ میں پھیلی سیریل کلنگ میں ملوث مجر مان کے بیانات س کراندارہ ہوتا ہے کہ کیسےاخلاقی اضافیت پسندی اور Nihilism ایک دوسرے میں مڈم ہو چکے ہیں۔

جديد تصوّر عقل

جدیدیت کا پہلانمائندہ فرانسیسی فلسفی رینے ڈیکارٹ کو سمجھا جاتا ہے'جس نے قبل از جدید خدا مرکزیت کی حامل باد شاہت اور کلیسا کے اختیارات کو علمیات کی بنیاد پر انسان مرکزیت کی حامل موضوعیت سے بدل دیا۔ مافوق الفطرت الوہی ذات کا تصور خارج از بحث ہو گیا اور اختیارات کی مرکزیت کی حامل موضوعیت سے بدل دیا۔ ہوگئی۔اگر چہر بنے ڈیکارٹ خدا پر ایمان رکھتا تھا'تا ہم ہیکہنا بجاہوگا کہ اس کی فکرنے تشکیک پیندی کا اا دریت اور الحاد کے نتیجو نے ۔ڈیکارٹ کی علمیات سے عقلیت کو روایت مرکز یوں اور الہا می کلام کے او پر غلبہ حاصل ہوا۔ ذہن میں الحاد کے نتیج ہوئے۔ڈیکارٹ کی علمیات سے عقلیت کو روایت مرکز میں اور الہا می کلام کے او پر غلبہ حاصل ہوا۔ ذہن اورجسم کی دوئی سے مذہب کو مادی دنیا کے معاملات سے بےدخل کردیا گیا۔تا ہم اگر عہد وسطیٰ کی فکر می تاریخ کا بھی جائزہ لیس توعلمیات میں بتدریخ تبدیلی نے اُس دور سے اخلا قیات کواپنے طور پر متاثر کیا ہے۔تھامس اوقینا س نے دو مابعد الطبیعی حلقوں طبیعی فطرت ( nature ) اور grace کا ذکر کمیا ہے۔ ان کے مطابق طبیعی فطرت کو ہم اپنے حواسِ خمسہ کی معلومات اور معقولات کو تصرف میں لا کر جان سکتے ہیں۔ البتد اس طبیعی فطرت کو ہم حقیقت ہے جسے صرف وحی کی روشنی میں جانا جا سکتا ہے۔ یعنی grace کے زمرے میں الوہی قوان میں کا اطلاق ہوتا ہے جب کہ طبیعی فطرت پر فطری قوانی کی اطلاق ہوتا ہے۔ اوقینا س کی قائم کر دہ اس دوئی نے بعد کی مغربی فکر میں ایک نیا تصوّر متعارف کر وایا۔ الوہی قوانین کے ماتحت grace کو دحی ہے کہ دوئی نے بعد کی مغربی فکر میں فطرت کو حسیات اور عقل سے جانا جا سکتا ہے۔ دو قدینا س کی قائم کر دہ اس دوئی نے بعد کی مغربی فکر میں محمل دخل کو بنیا دی اہمیت دی ہے۔ دوئر ہو زندگی کے اخلاقی اعمال میں اوقینا س نے ان ان عقل کے معمل دخل کو بنیا دی اہمیت دی ہے۔ وحی کی رہنمائی کی حاجت روز مرہ معمول سے ہیں کر دوجان کے ان ای مقل کے تو انجام دخل کو بنیا دی اہمیت دی ہے۔ وحی کی رہنمائی کی حاجت روز مرہ معمول سے ہیں کر دوجان کی سرگر میں کے میں بڑتی ہے۔

تحریک روشن خیالی کی قکر میں خود مختار انسانی عقل کا درجہ مذہبی احکامات اور وجی سے بلند قرار پایا۔ انسانی عقل کو معیار بناتے ہوئے ایمانیات اور مفجزات وغیرہ کو غیر عقلی قرار دے کران کا انکار کر دیا گیا۔ از منه ُ وسطی میں وجی کی رہنمائی کے بغیر وجی کو مہمل قرار دیا گیا۔ جدید دور میں عقل کی رہنمائی کے بغیر وجی کو مہمل قرار دیا گیا۔ جدید تعوی کی رہنمائی کے بغیر وجی کو مہمل قرار دیا گیا۔ جدید تعوی کی رہنمائی کے بغیر وجی کو مہمل کہا گیا ' جبکہ جدید دور میں عقل کی رہنمائی کے بغیر وجی کو مہمل قرار دیا گیا۔ جدید تعوی کی رہنمائی کے بغیر وجی کو مہمل قرار دیا گیا۔ جدید تعوی کی رہنمائی کے بغیر وجی کو مہمل قرار دیا گیا۔ جبکہ جدید دور میں عقل کی رہنمائی کے بغیر وجی کو مہمل قرار دیا گیا۔ جدید تصور عقل آل تی عقل کو قلی تعلی تعلی کو محصول کے لیے بطور آلہ مستعمل عقل کو قل تع تعلی کو قل تعلی کی رہنمائی کے بغیر وجی کو مہمل کہا گیا ہے جدید کر معاور آلہ مستعمل عقل کو قل قطر تعال کی معند کے حصول کے لیے بطور آلہ مستعمل عقل کو قل قل قل تعلی کی جہما تا ہے۔ جہاں پر تصور عقل جدید میں انقلاب اور فنیات کی ترقی کے لیے معر وحمان کا جب میں آلاتی عقل کہا جا تا ہے۔ جہاں پر تصور عقل جدید میں منافید اور قبل اور قبل تی کر قبل کی تعام کی تع ہم پر ستانہ روایات سے آزادی متر وکہ حکوم جن وی یہ ہو یا ہے۔ جہاں پر تعند کی گی المناک حاد ثات کو تھی جن وی یہ والی ہے معرفی اور ترقی کے لیے معر وحمان کی تعلی کو تھی جن وی یہ والی ہو جہ پر میں تک کی المناک حاد ثات کو تھی جن وی یہ والی ہو جہ یہ ہو یہ

روایت میں عقل ایک جزوتھی لیکن جدید تصورِ عقل کے مطابق یہ جسم' جذبات' احساسات' ساج اور تاریخی سیاق و سباق سے کٹ کراپنے آپ میں ایک خود محتار اور آزادگل بن چکی ہے۔ سرد اور بے مہر خواص کی حامل یہ آلاتی عقل کسی لطیف انسانی قدر کو خاطر میں نہیں لاتی 'لیکن ساتھ ہی بہترین نتائج کی وجہ سے معاشیاتی اور سیاسیاتی انتظام وانصرام کے اداروں اورعوام الناس کی قبولیت بھی حاصل کر لیتی ہے۔ سیولر انسان مرکزیت نظریے کے مطابق انسانی صلاحیتوں میں عقل کی مرکزی حیثیت ہونے کی وجہ سے اخلاقی فیصلوں میں اسے بنیا دی مقام و مرتبہ جب کسی مافوق الفطرت واحد مستی کو انسانی معاملات سے ب دخل کر کے انسان کے خود ساختہ اصول و ضوابط کور ہنما تسلیم کرلیا گیا تو بیہ سوال پیدا ہوا کہ تفرق خطوں ک محتلف تاریخی سیاق و سباق اور جدا جدا مکانی و زمانی وابستگیوں کے حال لوگوں کے مختلف نظریات کی بنیاد پر بنائے جانے والے اصول دضوابط میں فرق کی وجہ سے کیا کوئی ہمہ گیراصول بنایا جا سکتا ہے! اضافیت پسندوں کا مانتا ہے کہ سچائی نہ تو ہمہ گیر ہے اور نہ ہی مستقل بلکہ جغرافیائی 'تاریخی اور ثقافتی حوالوں سے برلتی رہتی ہے۔ اخلا قیات میں اضافیت پسندی کی تر وتن پر بہت سے اخلاقی فلا سفہ نے شدید یخالفت کی لیکن اس کے باو جوداس میں کشش کا ایک ایسا پہلو موجود ہے جس پر کوئی دورائے نہیں پائی جا تیں۔ وہ پہلو ہے : مختلف ثقافتی اور نظریاتی پس منظر کے لوگوں کے ساتھ احسن سلوک سے پش آنے کی ترغیب باخصوص استعاری غلبے کے بعد سے اس فلائو تو یہ پہنچی ہے کہ دنیا میں کہی کی خصوص کلچرکو کی دورائے پر برتر کی قائم کرنے کا کوئی اصولی یا اخلاقی جواز موجود نہیں۔ اضافیت پسندی کی کہ موجی کی دوسر کوئی دورائے پر برتر کی قائم کرنے کا کوئی اصولی یا اخلاقی جواز موجود نہیں۔ اضافیت پسندی کی دوسر کوئی دوسر پر مرتر کی قائم کرنے کا کوئی اصولی یا اخلاقی جواز موجود نہیں۔ اضافیت پسندی کی تعلیم کی خصوص کلچرکو کی دوسر کوئر موجن میں جندی ہو ہو ہو ہو اصولی یا اخلاقی جو اس منظر کے لوگوں کے ساتھ احسن سلوک سے پیش آنے کی ترغیب دیکھا جائے تو ان مان کی خطوں میں رائی تر سوم دورواج کی انم پر ایسے ایسے نیو تو ان میں جاتا ہے۔ لیہ دوسر کی طرف دیکھا جائوان ہی خطوں میں رسوم دورواج کی ان میں ہو او او ای کون میں جاتا ہے۔ کہ مریحا غیر انسانی اور انسانی ہے تو لیا کے زمر سے میں آتے ہیں۔ اس تکتے پر اضافیت پندی کی مقد سے میں تریک کی تو توں بھی تر لیل کے زمر سے میں آتے ہیں۔ اس تکھ چر اضافیت پندی کی مقد کی مقد سے ایں کی مقد سے دول میں جھول پیدا ہوجا تا ہے۔اگر اضافیت پسندی کو درست مانا جائے تو پھر دنیا بھر کی تمام مضحکہ خیز اور غیر انسانی رسومات کوبھی درست ماننا پڑ ےگا۔اضافیت پسندی کی وجہ سے اجتماعی سطح پرتو معا شرے میں موضوعیت درآئی ہی ہے' ساتھ ساتھ فرد کی انفرادی زندگی میں اسی کے راہتے موضوعیت اور نرگسدیت بھی درآئی ہے جوانا نیت پسندی کی ایکنہ مہ سب سر قصیق مذہبانہ

سائنسز سے برآ مد تصوّر انسان

سیولرفکر میں موجود''تر قی'' اور' اخلاقی تر قی'' کے تصوّرات تضادات سے بھر ہے ہوئے ہیں۔ جدید حیاتیاتی سائنس میں انسان کو مض حیوان تصور کیا جاتا ہے جو کہ اپنی جبلی خواہ شات کے تابع ہے اور ساتھ ہی انسان کے عقل کی رہنمائی میں تہذیب یافتہ ہونے کا تصور بھی پایا جاتا ہے۔ ان تمام تناقضات اور تضادات کے باوجود ''تر قی کے تصور'' کی عام متبولیت سے بیثابت ہوتا ہے کہ ترقی سے وابت ''ایمان'' غیر عقلی ہے۔ نظریئہ ارتفا کے پیش کردہ تصور انسان اور اس پر استوار تصور ہائے حیات کو دیکھا جائے تو انسان اپنی حیوانی جبلتوں کے ہاتھوں چین کردہ تصور انسان اور اس پر استوار تصور ہائے حیات کو دیکھا جائے تو انسان اپنی حیوانی جبلتوں کے ہاتھوں وقعت نہیں رکھتا۔ اس نظر مقالیل کی دوڑ میں شامل اپنے جینیاتی نظام کے تحت مجبور اور بے بس جانو رسے زیادہ کوئی خواص وقت کے ساتھ ساتھ ساتھا کہ کی دوڑ میں شامل اپنے جینیاتی نظام کے تحت مجبور اور بے بس جانو رسے زیادہ کوئی مواص وقت کے ساتھ ساتھ ساتھ ان اور اس این فطرت نامی کوئی شے نہیں۔ انسانی زندگی کی تمام اخلاتی اقدار اور جینیاتی نظام کے تحت انسانی اور ان کی متعین اور طے شدہ ہونے کے تصور سے ایک خاص قسم کی تور ہے ملاقی ساخت سے متعین مواص وقت کے ساتھ ساتھ سا میں آنے والا موافقت اور مطابقت کا لائچ تمل ہے جو نیچر کی تمام اخلاتی افدار اور میں تہ تا ہے ایک نظریا ہی میں ہوا۔

فرانسس کرک اور بی ایف اسکینر جیسے مفکرین نے فرد کی آزادی کو بالکل ہی رد کردیا اور خارجی طبیعی ما حول کے جبر کی حمایت میں فکر پیش کی ۔ بی ایف اسکینر بنیادی طور پر ایک نفسیات دان تصے۔ انہوں نے نفسیات کو جدید سائنسی طریقہ کار کے مطابق ڈھالا اور اپنی تحاریر میں معاملات انسانی سے بحث کرتے ہوئے سائنس اور سائنسی کے الفاظ کا بے دریغ استعال کیے رکھا۔ ان کے نز دیک thing in itself کا سرے سے وجود ہی نہیں۔ تمام حقیقت طبیعی اور مادی ہے جسے کرک کے مطابق طبیعیات اور کیمیا کی اصطلا حات میں بیان کیا جا سکتا ہے جبکہ اسکینر کے مطابق انسان کا خارجی ما حول انسانی صورت حال اور ثقافت وغیرہ کا تعین کرتا ہے۔ ان دونوں کے تصوّرِ اخلا قیات میں انسانی بقا کا مقد مہ گندھا ہوا ہے۔

اپرون<sup>ج</sup> سے جز<sup>4</sup>اہوا ہے۔ سیکولرفکر سائنسی علوم کوتر حیح و بی ہے۔ سائنسی علوم کے تحت انسانی خصائص اور عادات و خصائل وراثق طور پر متعین شدہ ہوتے ہیں جب کہ دوسری طرف یہی سیکولرفکر انسانی آزادی کا ہمر پور پر چار بھی کرتی ہے۔ اس سے سیکولرازم میں پائے جانے والی خود تصادی واضح ہوتی ہے۔ اگر جبر کے پہلو کود یکھا جائے تو عقلیت پہندی کے علوم تھی غیر عقلی قوتوں کے زیر تسلط ہیں۔ جدید سائنسی طریقے سے متاثر جدید نصایت کو جب جرائم پیشہ افراد کی ذہذیت سیحضے کے لیے استعمال کیا گیا تو انسان سے سرز دہونے والے عوامل کو خارجی ما حول اور جرائم پیشہ افراد کی ذہذیت سیحضے کے لیے استعمال کیا گیا تو انسان سے سرز دہونے و الے عوامل کو خارجی ما حول اور اس کی دسترس سے باہر موجود غیر شعوری قوتوں کی کار فرمائی قرار دیا جانے لگا۔ مزید برآں جرم اور گناہ نہ دی کو نصایتی معنوں میں دیکھا جانے لگا۔ جرائم میشہ افراد کو سز ادینے کی بجائے ان کو منارب علاج معالی ڈر اہم کر نے اس کی دسترس سے باہر موجود غیر شعوری قوتوں کی کار فرمائی قرار دیا جانے لگا۔ مزید برآں جرم اور گناہ نہ دی کو نصایتی معنوں میں دیکھا جانے لگا۔ جرائم میشہ افراد کو سز ادینے کی بجائے ان کو منا سب علاج معالی ڈر اہم کر نے ارتکاب کوفرد کے شعوری فعل کی بجائم مرتکب کرنے والوں کو اس و جہ سے سہولت مل گئی۔ جب جرائم کے عرفی ایک کو قرار میں معارت کی حالے غیر شعوری قوتوں اور اس کے کنٹرول سے باہر عناصر کا گل دخل قرار دیا جانے لگا تو مجرموں کی حوصلہ افرائی ہو نے لگی۔ محققین کا کہنا ہے اس سے جرائم کی معالی دولوں اسی طرح جدید نصایت میں ایسی اصطلا حات کو متعارف کروایا گیا جو معا شرے کہ سرایت قرائی گی محققین کا کہنا تھا ہی میں مزید اخل قرار دیر ای تو چڑھا نے کا کا م سرانجا م دیتی ہیں۔ ان تما م عوامل کا میتیجہ معا شرتی 'سابری اور اخل قرائی گاڑ کی صورت میں نگل ہ

الريل تاجون 2025 م الم

51

المحمت قرآن 🗧

محسوس کرتے ہیں کیونکہ اس میں ذات' اخلاقیات اور معنویت جیسی مباحث بالکل ہی بے معنی ثابت ہوتی ہیں۔ نظریۂ ارتقانے انسانی قدر دمنزلت کو بہت حد تک گرایا اور اسے محض حیوان کے رہے پرلا کھڑا کیا۔ ۔ عوض قرآل کے ہے اب ڈارون کا ذکر یاروں میں جہاں تھے حضرتِ آدم وہاں بندر اچھلتے ہیں (اکبر)

سائنسی مادیت پر ستاندادر بالخصوص نظر بیارتقا کے بعدانسانی مقام ومنزلت کی تذلیل کی صورت میں رقیمل کے طور پر وجودیت پسندی کی تحریک اٹھی۔ الحادی وجودیت پسندی کے سرخیل ژال پال سارتر نے اخلاقی معاملات میں فرد کی خود محتاری 'آزادی کی تحریکی روپ میں حمایت کی۔ انسان کا جو ہز 'اس کا شعور آزاد ہے اور اس کا آزادانداستعال ہی اسے مستند وجود بنا تا ہے۔ جب تک وہ اپنی آزادی کا استعال کر کے فیصلوں کا انتخاب نہیں کرتا'وہ غیر مستند وجود کے زمرے میں شامل کیا جائے گا۔ آزادی کے اس تصرف میں اسے کسی وجو دِخدا کی حاجت نہیں جو فیصلوں اور انتخابات کے لیے اخلاقی قوانین و ضوابط لاگو کرے۔ ان اخلاقی نظریات سے جنم لیتی انفرادیت پسندی کے راستے معاشرے میں بڑھتی بے راہ روی کے میں وجودیت پسندی کو ہدف تقدیر بنایا گیا انفرادیت پسندی کے راستے معاشرے میں بڑھتی ہے راہ روی کے میں وجودیت پسندی کو ہدف تقدیر بنایا گیا ہوگی ۔ وجودیت پسندی کے راستے معاشرے میں بڑھتی ہے راہ روی کے ضمن میں وجودیت پسندی کو ہدف تنقید بنایا گیا ہوگی ۔ وجودیت پسندی کے راستے معاشر کے بوعک سراختی و خوابط لاگو کرے۔ ان اخلاقی نظریات سے جنم لیتی ہوگی ۔ وجودیت پسندی کے راست کار دکیا اور فردی آزادی کی پرز ورحمایت جاری رکھی ۔ سارتر کے نزد کے فرد ہوگی ۔ وجودیت پسندا خلاق قی تو اخلاقی قوانیت و خوابط لاگو کر ہے۔ ان اخلاقی نظریات سے جنم لیتی مین سارتر نے بار ہا ان اعتراضات کار دکیا اور فردی آزادی کی پُرز ورحمایت جاری رکھی ۔ سارتر کے نز د یک فرد موجود میت پسند اخلاقی تو اخل قیات کے خود مختار یت کے مستمہ سے اتفاق کے ساتھو اس کی قلر میں موجود طبیعی جبر یت کی قائل نہیں ۔

هماری ویب سائٹ www.tanzeem.org ير ملاحظه كيجيم: التنظيم اسلامي كاتعارف ابن تنظيم اسلامي محترم ڈاکٹر اسراراحد کاکمل دور ، ترجمه قرآن 🖈 انی تنظیم اسلامی اورامیر تنظیم اسلامی کے مختلف خطامات 🖈 🛛 تلاوت قر آن دروس قر آن دروس حدیث اور خطابات جمعه الصحيح بخاري صحيح مسلم' موطاامام ما لک اورار بعين نو دي گےتر اجم 🛠 این میثاق حکمت قرآن اورندائے خلافت کے تاز داور سالقہ شارے 🖈 اردواورانگرېزې کتامين 🖈 🦷 ژ ډيورو پړيويستس ري د يز اورمطبوعات کې کمل فېرست المحمت قرآن 🕅 الريل تاجون 2025 - الم 52

مبادئ علم كلام سعيدعبداللطيف فوده ترجمه بكرمحمود

لگ بھگ تین سال قبل اس کتاب ''بحوث فی علم الکلام' کا ترجمه کمل کیا تھا۔ اُس وقت '' مصنوعی ذہانت'' (artificial intelligence) کی یلغار نہ تھی کہ ترجمہ کا کام کا رعبث محسوں ہوتا۔ اب تو کچھ یوں ہی محسوس ہوتا ہے۔ ہبر حال اس کتاب کے مصنف عصرِ حاضر کے مشہور منتظم سعید عبد اللطيف فودہ ہیں' جن کا تعلق اردن سے ہے۔ آپ علم الکلام اور اصول الفقد سے متعلق بے شار کتا ہوں کے مصنف ہیں۔ علم الکلام اور اصول الفقہ کو اصلین بھی کہا جاتا ہے۔ کتاب میں جہاں ہے ذیل میں ترجمہ دیا جارہا ہے 'اس سے مالکلام کا ترجمہ' حکمت قرآن' کے شارہ جنوان'' مکلف انسان پر سب سے پہلے کیا وا جب ہے؟'' پر بات ہے۔ اس اور عصر حاضر'' کے شمارہ جنوان'' مکلف انسان پر سب سے پہلے کیا وا جب ہے؟'' پر بات ہے۔ اس اور عصر حاضر'' کے شمارہ جنوری تامار چی ۲۰۲۲ میں ایک مضمون ' علم العقید ہو' سعید عبد اللطیف فودہ ہیں مخطق حکمت قرآن' کے شارہ جنوری تامار چر ۲۰۲۲ میں ایک مضمون ' علم العقید ہو' سعید عبد اللطیف فودہ میں بعض جگہوں پر تشریکی و توضیحی اضاف زراقم الحروف کے ہیں۔ اس حصہ میں جہاں حد فرور میں مثلاً علم کلام کی تعریب اس کی اور اعتماد میں فرق اعتماد کا میں ایک مضمون ' معلم العقید ہو' سعید عبد اللطیف فودہ جیں مثلاً علم کلام کی تعریف میں پہلے چھپ چکا ہے۔ اس سے آگے کچھ حصہ کا ترجمہ پیش خدمت ہے۔ بر یک میں میں میں جہت سے اہم میا حت فرکور

علمِ توحید کے مبادی سے متعلق مقدّ مہ

مندرجہ بالاتعریفات سے بیہ بات آسانی سے بیچھ آجاتی ہے کہ بیعلم عقیدہ کودل میں راسخ کرنے دلیل سے مخاطب کو خاموش کردینے اور اس پر لمجنّت تمام کردینے میں مددگار ثابت ہوتا ہے۔ جب انسان صحیح عقیدہ کا فنہم حاصل کر لیتا ہے اور بیعقیدہ اس کے جی میں ثبات پکڑ لیتا ہے تو گویا اس نے دنیا و آخرت کی مطلوب سعادت کو حاصل کرلیا۔ اس کو ایسا تصور حاصل ہو گیا ہے جو حقیقت کے میں مطابق ہے اور اُس کے نفس کو ایک الی کیفیت حاصل ہو گئی ہے کہ گل وجود سے ایک گونہ ہم آ ہنگی اور وجودی موافقت کو اُس نے حاصل کرلیا۔ ایسان نظام ہے کہ سعادت 'جو کہ کمالِ وجود ہے ایک گونہ ہم آ ہنگی اور وجودی موافقت کو اُس نے حاصل کرلیا۔ ایسان نظام ترتی ہے بھی عبارت کر سکتے ہیں (چونکہ مکن الوجود تقص سے خالیٰ نہیں ہوسکتا اس لیے کمالِ وجود کو بھی کمل طور پر

اسلامی عقیدہ کے بغیرانسان اس سعادت کونہیں پاسکتا۔عقیدۂ اسلام کواختیار کرنے کے بعد ہی کا ئنات اور زندگی سے انسان کا تعلق مکمل ہوجا تا ہے۔ وہ ان کی طبیعت 'اہداف اور غایات کاضیح ادراک کر لیتا ہے۔ اس کی زندگی سے تضادات کا خاتمہ ہوجا تا ہے اور وہ ہم آہنگی کو حاصل کر لیتا ہے۔ دوسرے انسانوں سے تعلق کی حس بھی اس میں ہیدار ہوجاتی ہے اور پھر جوان کے ساتھ معاملہ کرتا ہے وہ دق اور عدل کے ساتھ کرتا ہے۔ وہ ہر چیز کو اس کے مقام پر کھنا سیکھ لیتا ہے۔ سعادت اور نیکی کی حقیقت بھی اصل میں یہی ہے۔

جوعکم اتنی اعلیٰ غایات کے حصول کا ذریعہ ہواس کے بارے میں بید کہنا کہ بید گھٹیا اور ہلکاعکم ہے کسی صورت بھی قبول نہیں کیا جا سکتا۔جوانسان بیہ بات کررہا ہے وہ دراصل جانتا ہی نہیں کہ وہ کیا کہہ رہا ہے۔جوعکم اتنے بڑے مقاصد کو پانے کا ذریعہ ہؤا سے تو علوم میں بہت اعلیٰ مرتبہ کا حامل ہونا چا ہے۔ اہلِ حق کے بڑے بڑے علاء کے مزد دیک بیعکم اسی مرتبہ کا حامل ہے۔جوانسان تی ہیں بیہ کہہ کر اس علم سے منتقر کرنے کی کوشش کرے کہ میہ بدعت ہے' اس کے دھو کے میں مت آنا کیا خیر کواختیار کرنا بدعت ہے؟ کیا اپنے نفس میں کفر سے لڑنے کے لیے دوسرے سے کفر کی آلائش کو دور کرنے کے لیے اور دین حق اور خیر کو کفر کے برے انٹر ات سے بچانے کے لیے اسلحہ کی تیار کی (یعنی اس علم کو حاصل کرنا) بدعت ہے؟ ہر وہ انسان جس کو اس علم کی تھوڑ کی سی بھی پہچان حاصل ہے 'یہ بات جانتا ہے کہ انکشاف ِ حقیقت' نفس کے اطمینان اور اہل بدعت و کفر اور اہلِ تشکیک کے الزامات کے جواب دیتے میں سے علم کمتنی مدد فراہم کرتا ہے۔ اس علم کے حصول سے انسان پر تعصب' تقلید کے بغیر اور دلیل و بر ہان کی بنیا د پر بہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ اسلام ہی دین حق ہے۔

ای لیے اس علم میں صرف قطعی اوریقینی دلائل ہی لیے جاتے ہیں (اس کا بیہ مطلب نہیں کہ خلنی دلائل اور خلنی مسائل زیر بحث نہیں آتے) ۔ مختلف احکام اور مغا ہیم کے اثبات یا نفی میں یقین ہی اساس قرار پا تا ہے ۔ عقائد کے معاملات میں خلنی دلائل معتبر نہیں سمجھے جاتے 'اگر چیملی معاملات میں ان سے کا م لیا جا تا ہے ۔ بنیا دی عقائد ی مسائل میں جوغور وفکر قطعی بات تک نہ پہنچائے 'اس سے دلیل ہی اخذ نہیں کی جاتی نے خلی معاملات میں خط کا امکان ہوتا ہے لہٰذاعقیدہ کی بنیا دکسی ایسے معاطے پر رکھنا جس میں غلطی کا امکان ہو درست نہیں ۔ جوبھی عقیدہ کی بنیاد خلی بات یا دلیل پر رکھتا ہے وہ اصلاً عقیدہ کے مفہوم ہی سے واقف نہیں ۔

اعتقادی مسائل اصل میں پچھ کلی مفاہیم ہیں جن پرانسانی زندگی کی اساس ہے۔ جوڅخص زندگی کی بنیادایسے امور پر رکھتا ہے جوخود ثابت شدہ نہ ہوں وہ زندگی کوزیا دہ سنجیدہ نہیں لےرہا۔ کوئی بھی عاقل انسان زندگی کوکھیل کود اور بے کارنہیں سبحصتا۔

جہاں تک عملی معاملات کا تعلق ہے'وہ تو انفرادی اور جزوی ہوتے ہیں۔ایک عاقل کے نز دیک گل حیات کی بنیاد جزئی اور شخصی معاملات پر رکھنا درست طر زِعمل نہیں ہے۔اسی لیے جزوی معاملات میں نظن کی پیروی کو بھی صحیح قرار دیا گیا ہے' کیونکہ ظن اصل میں تو حقیقت اور واقع کے مطابق ہوتا ہے البتہ اس کے ساتھ غلطی کا اختمال بھی رہتا ہے۔اس کو صحیح قرار دینے کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ جزئی معاملات میں قطعیت اور یقین کا حصول اکثر ممکن نہیں ہوتا۔اگر ہم ہر معاملہ میں یقین کولا زم قرار دے دیں گے تو زندگی کے بہت سے ضرور کا م ناممکن ہو کر رہ جائیں

ای لیے خبر واحدیقین اور قطعیت کا باعث نہیں ہوتی اگر اور قرائن سے صرف نظر کر کے صرف اس کو دیکھا جائے کیونکہ انسان ( نبی کے علاوہ ) معصوم مطلق نہیں ہو سکتا۔ ای لیے خبر واحد کو قبولِ مطلق حاصل نہیں ہے۔ مطلق کالفظ ہم اس لیے استعال کرر ہے ہیں کیونکہ یہ بعید ہے کہ کو کی خبر واحد ہر جگہ پر قابل قبول ہو۔ ایسا تب ہی ہو سکتا ہے جب وہ ہر جگہ پر صادق ہو'لیکن بحث ونظر کے بعد یہ جان لیا گیا ہے کہ خبر واحد عام طور پر ایسی نہیں ہو قب اس لیے ہر جگہ دہ قابل قبول نہیں ہوتی بلکہ پچھ جگہوں پر اسے قبول کیا جا تا ہے اور بعض مواقع پر رڈ۔ اس کا تعین اس خبر کے ساتھ واقع ہونے والے قرائن واحوال کو جانچنے کے بعد کیا جاتا ہے اور بعض مواقع پر رڈ۔ اس کا تعین اس خبر سی ساتھ اوقع ہونے والے قرائن واحوال کو جانچنے کے بعد کیا جاتا ہے ۔ ( ایک صورت میں اسے مطلقاً قبول کیا چھا چھ مح**مت قرآن آیا**  جاتا ہے) اگر تمام جہات سے اس کی قطعیت کسی دوسری دلیل کی بنا پر ثابت ہوجائے۔ خبر واحد تمام قرائن سے مجر دحالت میں ظن ہی پیدا کرتی ہے اور یہ بھی راوی کے ثقہ ہونے پر ہے۔ اگر راوی ثقہ نہ ہوتو پھر ظن بھی حاصل نہ ہو سکے کا بلکہ وہ خبر جھوٹی اور مرد ود ہوگی یا مشکوک قرار دی جائے گی ۔ اس لیے عقائد کی بنیا دخبر واحد پر نہیں رکھی جاسکتی اور نہ اخبار آحاد سے عقائد کو اخذ کیا جاسکتا ہے۔ عقائد تطعی دلائل سے ہی ا کی بنیا دخبر واحد پر نہیں رکھی جاسکتی اور نہ اخبار آحاد سے عقائد کو اخذ کیا جاسکتا ہے۔ عقائد تھی دلائل سے ہی ا کے جاتے ہیں۔ ان (قطعی دلائل) میں خبر متواتر ہے کیونکہ تو اتر یقین پیدا کرتا ہے۔ میں نم میں خبر کی بات سے یہ واضح ہوجاتا ہے کہ تملیات میں توخبر واحد سے دلیل اخذ کی جاسکتی ہے کی نے عقائد کر میں نہیں 'مگر ہی ہے کہ اگر دوسر قر ائن اور قطعی دلائل سے خبر واحد میں بیان ہونے والی بات ثابت ہوتی ہو( تو تب عقیدہ میں بھی اس سے استدلال کیا جا سکتا ہے ) جیسا کہ ہمار ہے کا کے اصول نے اس کو عمدہ طریقے سے واضح کیا ہے۔

اس تعریف سے بیہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ شرعیات کے دائرہ سے باہر علوم عقائد سے کوئی سرو کا رنہیں رکھتے اور نہ وہ عقائد کے معاملات میں معتبر ہیں' مثلاً طبیعیات اور ریاضیات وغیرہ۔ اس طرح شریعت کا وہ دائر ہ جس کا تعلق عملیات وفر عیات سے ہے اس کا تعلق بھی اصلاً عقائد سے نہیں بلکہ اس کو فقہ میں شار کیا جاتا ہے۔ اگر فروعی اور عملی معاملات بھی عقائد میں معتبر ہوجا نمیں تو ان معاملات میں مخالف کی تکفیر لازم آئے گی۔ تکفیر تک معاملہ نہ بھی پنچ تو اس کو بدعتی قرار دینا' اس سے نفرت اور راضی نہ ہونا تو ہوگا ہی۔ سیبی سے عدم موافقت 'اختلاف او قطع تعلقی جنم لے گی۔ اگر فرعیات کو عقائد کی سطح پر لے آیا جائے تو اپنے سے مخالف کی تعلق کرنے والے مسلمان سے نفرت لاز ما پیدا ہو گی ، قلیرہ میں نہیں بلکہ فتہی مسائل میں اور اس کا نتیجہ تفرقہ وفسا دکی صورت میں نظر گا۔

مقاصد کے حصول کے لیے بھی آسان ہوجا تا ہے۔ یہ چیز دشمنانِ دین کوایسے مختلف قسم کے اسلحے فراہم کردیتی ہے کہان کے لیے حق اور ہدایت کے داعیوں (کی کوششوں) کو پامال کرنا اوران کی بری صورت عام لوگوں کے دل میں قائم کرناممکن ہوجا تا ہے' کیونکہ یہی لوگ ہیں جن کے پاس عوام الناس کو متاثر کرنے کے دسائل موجو دہیں۔ کیہیں سے ان لوگوں کے ہاتھوان کو نقصان پہنچانے بلکہ مطلقاً ختم کردینے کا جواز آجا تا ہے۔ مقلّد کا اعتقاد علم ہے یانہیں؟

یہ یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ ہم قبولِ ایمان اور مطلق علم کے مفہوم میں فرق کرتے ہیں۔ قبولِ ایمان قطعیت اور یقین پر مبنی ہے چاہے (ایمان لانے والے کو) دلیل حاصل نہ ہو۔ جہاں تک علم کا معاملہ ہے تو اس میں قطعیت دلیل کے ساتھ حاصل ہوتی ہے۔ اس تفصیل سے یہ بات سمجھی جاسکتی ہے کہ مقلد کا ایمان تو قبول ہوجائے گالیکن دلیل کے ساتھ علم جو مقلد پر واجب ہے وہ اس کے ذمہ باقی رہے گا۔ اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ بغیر دلیل کے مقلد کار تبہ اس انسان سے بہت کم ہے جو دلیل بھی جانتا ہے۔ پھرجس نے دلیل کو بذاتِ خود جانا ہے اس کار تبہ اس سے بہت بلند ہے جس نے دلیل کو دوسرے سے سیکھا ہے ۔ یہ (علم کے) درجات ہیں جیسے وجو د میں درجات

جہہورعلماء کا مسلک میہ ہے کہ علم بغیر موجب ( ایسی بات یا چیز جوعلم کو لازمی یا واجب کرے دلیل اس میں شامل ہے ) کے نہیں ہوتا۔ موجب کبھی حواس ہوتے ہیں 'کبھی نظر عقلی اور کبھی موجب میں نقلی مقد مات پر اعتما د شامل ہوتا ہے یا اس کے علاوہ کچھ ہوتا ہے جیسا کہ علم اصول و منطق میں بیان کمیا گیا ہے۔ اس سے سیہ بات معلوم ہوتی چھ او **حصت قد آن** کی بھی تھا ہے کہ تو تا ہے کہ موجب کہ میں میں میں میں کہ موجب میں تعلقہ موجب کرے دلیل اس میں ہے کہ صرف مجر دتصور کو جو خارج سے مطابقت رکھتا ہوٴ علم قرار نہیں دیا جا سکتا ۔ضرور کی ہے کہ وہ کسی دلیل سے ثابت ہوٴ تا کہ اس کوعلم کہا جا سکے ۔یعنی دلیل علم کی ما ہیت میں شامل ہے ۔علم کے تین لا زمی خصائص ہیں : (1) یقین وقطعیت

- (٢) خارج سے مطابقت
- (٣) اس کے لیے موجب (دلیل) کا ہونا

یقین وقطعیت اور مطابقت توایسے لوازم ہیں کہ علم سے ان کو منہا کرنے کا تصور ہی ممکن نہیں۔ جہاں تک موجب اور دلیل کا معاملہ ہے تو اس میں بعض کا اختلاف ہے۔ جن لوگوں نے دلیل کوعلم کی ماہیت میں شامل کیا ہے اور اعتقاد (ایمان) کو دلیل کے ساتھ مشر وط تطہرایا ہے ان کے نز دیک جو دلیل نہیں رکھتا (یعنی مقلد) اس کا اعتقاد باطل ہے۔ البتہ اگر اس نے اعتقاد کوعلم کے ساتھ مشر وط نہیں قرار دیا بلکہ صرف یقینی اور قطعی تصور اور اس ک (خارج سے) مطابقت کو ہی ضروری تطہرایا ہے تو اس کے نز دیک مقلد کا اعتقاد تھینی اور قطعی تصور اور اس ک ماہیت میں دلیل کو شامل نہیں سمجھتا لیکن اعتقاد کوعلم کے ساتھ مشر وط نہیں قرار دیا بلکہ صرف یقینی اور قطعی تصور اور اس ک مقلد کا ایمان قابل ہے کہ میں سمجھتا لیکن اعتقاد کوعلم کے ساتھ مشر وط قرار دیتا ہے اس کے نز دیک مقبول ہے اور علم مقلد کا ایمان قابل قبول ہے۔ اس ( آخری بیان کر دہ) مذہب میں علم اور اعتقاد کی دوئی کا تصور ہی نہیں کہا سکتا۔ مقلد کا ایمان قابل قبول ہے۔ اس ( آخری بیان کر دہ) مذہب میں علم اور اعتقاد کی دوئی کا تصور ہی نہیں کیا جا سکتا۔

جہاں تک علم کلام کا معاملہ ہےتو بیہ جان لینا چاہیے کہ کوئی بھی انسان بغیر دلائل کےعلم کےعلم توحید' جو کہ خدا کی ذات وصفات کاعلم ہے' کا عالم نہیں بن سکتا۔ اس علم کے مقاصد میں مخالف کو دلائل سے ساکت کرنا' عقا ئد کو دلوں میں جازم وراشخ کرنا اوران کی شرح ووضاحت کرنا شامل ہیں جو بغیر دلائل کےعلم کےممکن نہیں ۔اس بات میں اور مقلد کے ایمان کی بحث میں خلط ہے بچنا چاہیے۔مقلد کے ایمان کے سلسلے میں جو بات انہمی کی گئی ہے اس میں مختلف فیہ مسلہ پیتھا کہ مقلد کا ایمان مقبول ہے پانہیں! مقلدجس کا ادراک کرتا ہے اس کوعکم کہا جا سکتا ہے پانہیں؟ (جبکہاب بات متکلم کی ہورہی ہے نہ کہ مقلد کی ) تمام اقوال سے بینتیجہ تو نکاتا ہی ہے کہ مقلد اس فن (علم کلام ) کا آ دمی نہیں ہےاور مقلد کی حیثیت سے اس پر اس علم کا کھولنا مناسب نہیں ہے' لیکن اگر وہ طالب علم بن کر اس علم کو حاصل کرنا چاہتا ہے تب کوئی حرج نہیں ۔ اس فن کوا گرزیادہ مقلدین کے سامنے پیش کیا جائے تو اس کے نتیجہ میں لا ز ماً فتنہ اور مشکلات جنم لیتی ہیں ۔ اس لیے اکثر اہلِ علم یہ کہتے ہیں علم فقہ کے برخلاف علم کلام جو کہ علم توحید ہے' خواص کاعلم ہے۔ا سےعوام پر پیش کرنا مناسب نہیں ۔ویسے تحقیقی بات توبیہ ہے کہ علم فقہ میں بھی ہرمسکہ کا نشر عام جائز نہیں۔جوعلم فقہ اور اس کے مسائل پر گہری نگاہ رکھتا ہے'اس پریہ بات مخفیٰ نہیں۔ اس لیےسب پرتمام علوم میں اور خاص طور پر علو م شرعیہ کی تعلیم میں لوگوں کے احوال کی رعایت لا زمی ہے۔کسی کے لیے بیہمناسب نہیں ہے کہ اس بات سے اجنب یت محسوس کرے اور منکر ہوجائے اور بیہ سوال اٹھائے ايريل تاجون 2025 - الم المحمت قرآن 😹 58

کہ ایک معاملہ جو کہ دینی معاملات میں سے ہے اس کے بارے میں بیر کیسے جائز ہوسکتا ہے کہ اس کی تعلیم سب کو نہ دی جائے ! الزامی طور خاموش کرنے کے لیے اس کو یہ جواب دیا جاسکتا ہے کہ:'' تمہاری مراد یہ ہے کہ دینی معارف اورغیب کے معاملات میں اللہ کے نبی صلین تاہیج جو کچھ جانتے تھے وہ سب لوگ جانتے ہیں یا ان کو جاننا چاہیے؟ اگرتم ہاں کہتے ہوتوتم اس قول رسول کی مخالفت کررہے ہوجس میں آپ سائٹٹائیٹم فرماتے ہیں کہ ' اگرتم وہ جان لوجو میں جانتا ہوں توتم روؤ زیادہ اور ہنسوکم'' تم نے حضرت علی ڈائٹڑ کے اس قول کی بھی صریح مخالفت کی ہے جس میں وہ کہتے ہیں کہ:''لوگوں ہے ان کی عقل کے مطابق گفتگو کیا کرو کیاتم بیہ چاہتے ہو کہ اللہ اور اس کے رسولؓ کو چھٹلا دیا جائے؟'' پس بہت سے دینی حقائق ومعارف سےلوگوں کی ایک قلیل تعداد ہی واقف ہوتی ہے اورانہی کواہل علم کہا جاتا ہے۔بعض لوگ درجات میں دوسروں سے بلند ہوتے ہیں اسی لیےاللہ تعالیٰ نے اہل علم کو دوسروں پرفضیلت دی ہےاوراسی لیےاللہ تعالیٰ نےعوام الناس کو بیچکم دیا ہے کہ وہ اہلِ علم سے یوچھیں ۔ حابل سے امور دینی کی بابت استفسارا دراس کے اس طرح کے معاملات میں الجھنے کوشریعت نے حرام قرار دیا ہے۔ اس لیے اللہ تعالیٰ نے اپنی اوراپنے رسول صلی ٹی این کی اطاعت کو اہلِ علم کی اطاعت کے ساتھ جوڑ کربیان کیا ہے۔ اس معاملہ کواس طرح نہ سمجھا جائے کہان معاملات کو چھپا یا جار ہا ہے جن کوسب کے سامنے ظاہر کرنا ضر ورک ہے بلکہ بیر ان امور کا اخفا ہے جن کی معرفت کاحق عام لوگوں کو حاصل نہیں' یا اس کو یوں بھی کہہ سکتے ہیں کہ علماء پر ان کا بیان اورتعریف داجب نہیں۔ عاقلوں پر یہ بات مخفیٰ نہیں کہ بہت سے امور کی تبیین و دضاحت تمام لوگوں کے سامنے کرنا ممکن نہیں ہوتا۔ بیہ معاملہ لوگوں سے معاملات کو چھپانے یا پوشیدہ رکھنے کانہیں بلکہ بیامور ومعاملات کوان کے درجہ اوران کی مناسب جگہ پرر کھنے کا ہے۔اس بات میں عقلا ءکونور دفکر کرنا چاہیے۔

خلافت کی حقیقت ، تاریخی پس منظر،عہد حاضر میں اس کا ڈھانچہ ادراس کے قیام کے نبوی طریق پر شتمل خلافت کی حقیقت اورعصر حاضر ميں اس كا نظام داكشرا والمحتشد اشاعت خاص 450روپے،اشاعت عام 300 روپے الريل تاجون 2025 - الم 59 ا 🕄 حکمت قرآن 🕅

## تعليموتعلّم

مباحث عقيره (٢٢) مؤمن محمود

إلههيات نبوات سمعيات

یہ بات پچھز وردارطریقے سے بیان کی گئی تھی کہ قرآن مجید کالفظ (text) فی نفسہ مقصود ہے۔قرآن کالفظ اور معنی دونوں اللہ سبحا نہ وتعالیٰ کی طرف سے ہیں اور ہمیں قرآن مجید کے لفظ سے خصوصی تعلق قائم کرنے کی اشد ضرورت ہے۔قرآن حکیم کی کرامات اور اس کے حیرت آ فریں پہلوؤں پر جونمایاں کتا ہیں کھی گئی ہیں ان میں ایک بڑا نام قاضی ابو بکر البا قلانی کی تصنیف'' اعجاز القرآن'' کا ہے۔قاضی ابو بکر شاگر دیتھے ابوحسن البا ہلی کئے جن کے استاذ تصے ابوالحسن الاشعر کی اس میں بھی مجھے اس بات کی تائید میں ایک لطیف مکتہ ملا۔ وہ فرماتے ہیں کہ پر ان کتا ہیں بھی اللہ کا کلام ہیں اور قرآن بھی اللہ کا کلام ہے لیکن پر انی کتا ہوں کے ذریعے تحدّی یعنی چینے نہیں دیا

ايريل تاجون 2025ء کا کھی

60

المحمت قرآن 🕄

گیا۔ پرانی کتابوں کو مججزہ قرار نہیں دیا گیا'ان کو مجزئییں کہا گیا کہ جس طریقے پر قرآن مجید کو مججزہ کہا گیا۔ تو آخر بنیا دی فرق کیا ہے؟ یعنی کلام اللہ تو وہ بھی ہے اور یہ بھی ہے لیکن یہ مجز ہے وہ مجزئییں؟ فرق میہ ہے کہ اس میں جو صفتِ نفسی ہے وہ تو پہلی کتابوں میں بھی پائی جاتی ہے اور وہ تو مجز ہی مجز ہے۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے جو معنی بیان کے ہیں وہ معنی بشر نہیں لا سکتا' چاہے وہ تو رات میں سے چا ہے انجیل میں' چاہے قرآن میں یا کسی بھی صحف قد سے میں الفاظ دلیل ہوتے ہیں۔ اللہ تان کا نظم' ان کا لفظ مجزئیں تھا۔ یہ ایک بھی جز ہے۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے جو معنی بیان کے مواللہ کی طرف سے نازل ہوئے ۔ اس کلام سے مقابلہ کو تی بشر نہیں کر سکتا ان معنی کے اعتبار سے کہ معنی پر دو ہ الفاظ دلیل ہوتے ہیں۔ البتہ ان کا لفظ مجزئییں تھا۔ یہ ایک بھی بات ہے کہ اگر ہم صرف معنی پر دیا دو معجز ہیں جس طریقے پر ان کتابوں اور قرآن میں کو تی امتیا زئیں ' اس اعتبار سے کہ اگر ہم صرف معنی پر دیا دو معجز ہیں جس طریقے پر اس کتاب کے معنی معرف ہو کہ اس کی اسی میں اضافی شے جس کی ہے ہو معنی اس طری تھی ہو کہ اور جس کی بنیا د پر قریش ملہ کو جینچ کیا گیا وہ اس کا لفظ ہو نہیں اس اعتبار ہے کہ اگر ہم صرف معنی پر دیا دہ معجز ہیں جس طریقے پر اس کتاب کے معنی معرف ہیں۔ فرماتے ہیں اس میں اضافی شے جس کی بنیا د پر اے معنی اس معنی اس میں اور جس کی بنیا د پر قریش ملہ کو جینچ کیا گیا وہ اس کا لفظ ہے ' اس کا نظم ہے ' اس کا معنی نہیں ہو گی لیکن قرآن کا اص ہو ہوں کی الفظ ہے ہوں کہ کو جینچ کیا گیا وہ اس کا لفظ ہے ' اس کا نظم ہے ' اس کا معنی نہیں ہو گی لیکن قرآن کا اص

یہاں بھی ایک اہم بات واضح ہوتی ہے کہ لفظ سے تعلق جوڑ نے کی ضرورت کیا ہے کہ جس قر آن کو چینج کے ساتھ پیش کیا گیا ہے وہ اس سے معنی نہیں ہیں ۔ اگر چہوہ فی نف م معجزہ ہے لیکن چینج لفظ کا تھا کہ اس لفظ حبیہا لفظ لا دکھا دو ۔ پھر اس پر انہوں نے ایک اور بہت ہی خوبصورت بات کی جے قر آن پڑھنے والے کو محسوس کرنا چا ہیے کہ فرق کیا ہے۔ آپ اگر پر انی کتا ہیں سنت تصرفو آپ اللہ کا کلام من رہے تصاور آپ قر آن سنتے ہیں تب بھی اللہ کا کلام من رہے ہیں لیکن دونوں صورتوں میں فرق کیا ہے؟ فرق ہیہ ہے کہ اُس کا لفظ معیز نہیں ہے اُس کا لفظ اور نظم دونوں معجز ہیں۔ جب آپ قر آن سنی گے تو گو یا آپ اللہ کا کلام من رہے تصاور آپ قر آن سنتے ہیں تب بھی اللہ دونوں معجز ہیں۔ جب آپ قر آن سنیں گے تو گو یا آپ اللہ سبحانہ دونعالی سے من رہے ہیں جبکہ پر انی کتا ہوں میں یہ وصف نہیں تھا۔ جب آپ ڈر آن سنیں گے تو گو یا آپ اللہ سبحانہ دونعالی سے من رہے ہیں جبکہ پر انی کتا ہوں میں یہ دونوں معز ہیں۔ جب آپ قر آن سنیں گے تو گو یا آپ اللہ سبحانہ دونعالی سے من رہ ہے ہوں کہ کہ معل کر ایک کا لفظ اور نظم وصف نہیں تھا۔ جب آپ کی تلا وت کر رہے ہیں یا ان کو من رہے ہوں ہے کہ اُس کا لفظ معیز نہیں ہے اُوں کی سے تعالیٰ سے من رہے ہیں کی کو تکہ اس کا لفظ اس اعتبار سے معین تو یہ نہیں کہ یہ سکتے کہ آپ براہے راست اللہ اللہ کا کلام بر اور است سنا 'وہ ان کی خصوصیت ہے لہذا ہم یو نہیں کہتے کہ دوی خصوصیت بدر جدا تم ہو خص کو حض محوط نے گی لیکن ایک نوع کی خصوصیت یا اور نی مشاہرت ہر ان شخص کو حاصل ہو جاتی ہے کہ ہوا تک کا ما مستا ہو تو یا وہ اللہ سے من رہا ہے کیونکہ اس کا لفظ اس کا لفظ ہی ہو ہو ہوں کو حاصل ہو جاتی ہے کہ جو اللہ کا کلام مستا ہو

پھر قاضی ابوبکر البا قلانی علیہ الرحمہ اس کا مزید نتیجہ یہ نکالتے ہیں کہ جو شیچ طریقے پر قرآن نے گا اور اس کا دل ہوائے نفس سے پاک ہوگا تو اے فور أبديمی طور پر يقين حاصل ہوجا تا ہے کہ يداللہ کا کلام ہے۔ وہاں اے استد لال کی ضرورت نہيں پڑتی کہ بداللہ کا کلام ہے يانہيں۔ وہ کہتے ہيں اللہ کے کلام کی خصوصیت بد ہے کہ اس کو براہِ راست سنتے ہی بغير غور وفکر کے فوری يقين حاصل ہوجا تا ہے کہ بداللہ کا کلام ہے اور اصلاً قرآن کی خصوصیت یہی ہے۔ یعنی اگر انسانی دل پاک صاف ہوگا تو صرف اس کے لفظ کے اندر بد اعجاز ہے (معنی کی بات نہيں سچھ اور حصت قرآن کی تحقیق ہوں ہو گا تو صرف اس کے لفظ کے اندر بد اعجاز ہے (معنی کی بات نہيں ہورہی) کہ اس کو سننے والا ضروری علم حاصل کرلے گا کہ بیاللّہ کا کلام ہے۔ چنانچہ واقعی محسوں ہوتا ہے کہ اس بات میں صداقت ہے اور قر آن مجید کے اندر بیڈ صوصیت ہے۔ بیہ بات قاضی ابو بکر علیہ الرحمہ نے شروع ہی میں بیان کی ہے۔ اس سے اس بات کی بھی تائید ہوتی ہے جوہم نے بیان کی تھی کہ لفظ کی اہمیت کیا ہے کفظ سے جڑنے کی اہمیت کیا ہے اور لفظ کو صحیح پڑھنے اور سننے کی اہمیت کیا ہے! زبان اور علوم لغت کا زوال

ہمارے ہاں بحیثیت مجموعی انسانوں کی زبان اور علوم لغت زوال پزیر ہیں۔ یعنی اکثر لوگوں کو کوئی زبان صحیح طریقے پر نہیں آتی۔ بہت سے لوگ ہیں کہ جوابنی مادری زبان نہ جانے پر بھی فنز محسوس کرتے ہیں۔ ہمارے ہاں ایک ایسی ، پی قوم پیدا ہو گئی ہے۔ لغت جاننا' لغت کی گہرائی میں اُتر نا تو بالکل مفقو دہوتا چلا جار ہا ہے۔ قر آن کے لفظ سے جڑنے کے لیے کم سے کم شرط اس کو صحیح پڑھنا ہے اس کو صحیح پڑھنے سے آپ اس کے لفظ کے ساتھ جڑ جائیں گرلیکن مزید گہرائی میں جا کر دیکھنے کے لیے علم لغت کی ضرورت پیش آتی ہے۔ اب آپ کے سامنے قاضی ابو بکر البا قلانی علیہ الرحمہ کی شہادت ہو گئی کہ لفظ کی کیا اہمیت ہے۔ ہمارے ہاں اس وقت لفظ کو شور اس اس طو ہی کیا جار ہا ہے۔ سب پڑھ معنی ہی کی دنیا ہے افکار کی دنیا ہے۔ ہمارے ہاں اس وقت لفظ کو تھوڑا سا degrade

مستحيلات في حق الله

الہمیات کا دوسرا باب ہے مستحیلات فی حق اللہ ' کہ اللہ سبحانہ و تعالٰی کے حق میں کیا چیزیں ہیں جن کا نہ ماننا واجب ہے۔ یعنی ہم مانیں کہ بیہ چیز اللہ کے حق میں پائی نہیں جاسکتی کیونکہ اگر بیصفت وہاں پائی گئی تو خدا خدانہیں ر ہے گا'معبود معبود نہیں رہے گا۔اس کوہم کہتے ہیں مستحیلات فی حق اللہ سبحانہ و تعالیٰ۔ جو صفات ہم دیکھ چکے ہیں' ان سب کی ضداللہ کے فق میں مستحیل ہے۔ چنانچہا یک نوع کے اعتبار سے ہم سارا کچھ پڑ ھو چکے ہیں لیکن عقیدے میں بیالگ سے اس لیے بیان کیا جاتا ہے کیونکہ عقیدے میں ہم دلالت لز ومی کا خیال نہیں کرتے۔ یعنی ہم نے پڑ ھایا کہ اللہ سیچ ہے تو خود ہی پتا چل گیا کہ غیر اللہ سیچ نہیں ہے۔ بیاس کی دلالت لز دمی ہے اس سے بیدلا زم آ رہا ہے۔البتہ عقیدے کے باب میں ہم صرف اس پر اعتماد نہیں کرتے کہ مجھ آگئ ہوگی اور اس سے بیدلازم آ رہا ہے تو لوازم کو بجھالیا گیا ہوگا۔ہم عقیدے میں بات کھول کر بیان کرتے ہیں اور بیا ہم بات بے کیونکہ عقیدے میں کسی فشم کالفظ کسی قشم کا دھوکا کسی قشم کا جمال ٹھیک نہیں ہے بلکہ وہاں تفصیل سے بیان کیا جائے گا۔لہٰذاعلما ئے عقید ہ واجبات میں بھی بالواسطہ ستحیلات ہی کا بیان کررہے ہوتے ہیں اور مستحیلات میں آ کر بلا واسطہ ستحیلات ہی کا بیان کریں گے۔اگراجمالاً بتایا جائے تو ہم کہیں گے کہ جتنی صفات ہم پڑ ھے چکے ہیں ان صفات کی ضد اللّہ سبحا نہ و تعالیٰ کے دق میں ستحیل ہے' کیونکہ وہ صفات جب واجب ہو گئیں تو پھراس کی ضد ستحیل ہوجائے گی۔البتہ جب ہم جائز صفات میں جائیں گےتو کہیں گے کہ پیچی اللہ کے حق میں ممکن ہے اور اس کی ضد بھی اللہ کے حق میں ممکن الريل تاجون 2025ء کا اللح 62 المحمت قرآن ہے۔ گویا واجب صفات وہ ہیں کہ جن کی ضد لاز م<sup>ا</sup>مستغنی ہے فی حق اللہ تعالیٰ اور جائز صفات وہ ہیں کہ جہاں دونوں ممکن ہیں اوراللہ سجانہ وتعالیٰ کےاراد بےاوراختیار پر مبنی ہیں۔ اُمّ البراہین/ العقی**رۃ الصُغر**یٰ

جوستحیلات تفسیلا ہیں اس میں پہلے بتاتے ہیں العدم' کیونکہ ہم نے صفت ذاتیہ 'صفت وجود' پڑھی تھی تو امام سنوی' العدم'' کے بارے میں کہتے ہیں: و هو ضِدَ الوجو دیو جود کی ضد ہے۔ و هو عبارة ان لا شیئ اور یہ لاشئ سے عبارت ہے۔ فالوجود واجب لِلَّٰہ سبحانه و تعالیٰ والعدم مستحیل علیہ کہ جب اللہ سجانہ و تعالیٰ واجب الوجود ہے لیے ن اس کے لیے' وجود' کا ہونا ضروری ہے تو یقیناً وہاں' عدم' مستحیل ہوگ لہٰذا یہ سب سے پہلی بات ہے یعنی اس کے لیے' وجود' کا ہونا ضروری ہے تو یقیناً وہاں' عدم' مستحیل ہوگ لہٰذا یہ سب سے پہلی بات ہے یعنی اس کے لیے' وجود' کا ہونا ضروری ہے تو یقیناً وہاں' عدم' مستحیل کاتوازن ہر جماعہ کا کہ اللہ نہ ہو۔ یعندم ہے اور اللہ کے حق میں مستحیل ہے۔ اس کو مانے کے نتیج میں عقل حدوث کا مطلب ہے کوئی ایسی شے جو نہ ہونے کے بعد ہوجائے۔ اس بات کوتو اللہ کے فضل سے مسلمانوں میں سے سی نے بھی نہیں مانا کہ اللہ کی ذات حادث ہے' کیونکہ حادث ما نیں گرتو وہ خدانہیں رہے گا۔ البتہ پڑھ رہتا ہے۔ گویا یہاں مسلمانوں کے اندر رہتے ہو کے اصل انکار اس بات کا ہے کہ اللہ تعالی کے مندی ہوتا مر ہتا ہے۔ گویا یہاں مسلمانوں کے اندر رہتے ہو کے اصل انکار اس بات کا ہے کہ اللہ کی صفات میں بھی کسی مقام کا کوئی حدوث ہیں جو کی معات ایں نہیں ہے جو نہ ہو کے و معر ہو ہے۔ اس بات کوتو اللہ کے فضل سے مسلمانوں مر ہتا ہے۔ گویا یہاں مسلمانوں کے اندر رہتے ہو کے اصل انکار اس بات کا ہے کہ اللہ تو الی کی صفات میں بھی کسی من میں کوئی حدوث ہیں ہے کوئی صفات ایں نہیں ہے جو نہ ہو نے کہ ہو ہیں ہوتی کی کہ تھی ہیں ہوتا عبارت کے مطابق مخلوق پیدا ہو جانے سے اس کی صفات میں اضافہ نہیں ہوتا۔لہذا اللہ سجانہ و تعالیٰ صفات کے اعتبار سے بھی از لا کامل ہیں۔ چنا نچہ و ہاں حدوث مستحیل ہے۔ پھر اسی کی مانند ہے: المماثل للحوادث! یعنی یہ کہنا کہ دوہ اپنی ذات میں حدوث تو نہیں ہے لیکن اُس کی ذات مانند یا مشا بہ دوادث کے ہے۔ مثال کے طور پر آپ کہیں کہ نعوذ باللہ اللہ جسم ہے ہمیشہ سے تو ہے یعنی حادث نہیں ہے لیکن جسم ہے یا اس کے بھی ہاتھ پاؤں ' آنکھ ہمارے ہاتھ پاؤں ' آنکھوں کی طرح کے ہیں تو یہاں آپ اگر چہ حدوث تو نہیں مان رہے لیکن حدوث لازم آ تا کھ ہمارے ہاتھ پاؤں ' آنکھوں کی طرح کے ہیں تو یہاں آپ اگر چہ حدوث تو نہیں مان رہے کیکن حدوث لازم آ تا کھ ہمارے ہاتھ پاؤں ' آنکھوں کی طرح کے ہیں تو یہاں آپ اگر چہ حدوث تو نہیں مان رہے لیکن حدوث لازم آ تا کھ ہمارے پاتھ پاؤں ' آنکھوں کی طرح کے ہیں تو یہاں آپ اگر چہ حدوث تو نہیں مان رہے لیکن حدوث لازم آ تا کھ ہمارے پاتھ پاؤں ' آنکھوں کی طرح کے ہیں تو یہاں آپ اگر چہ حدوث تو نہیں مان رہے کہ کہن حدوث لازم آ تا کھ ہمارے پاتھ پاؤں ' آنگھوں کی طرح کے ہیں تو یہاں آپ اگر چہ حدوث تو نہیں مان رہے کی خاہ ہوں کے ہمارے ایک معالفہ للہ حوادث ۔ یہ اللہ کے حق میں واجب ہے تو گو یا مشا بہ یا مشا بھ للحوادث اللہ کے حق میں مستحیل ہم وجائے گا۔ چنا نچہ مما ثلت اللہ کے حق میں مستحیل ہے۔ اللہ کی مخلوق کے ماند نہ یں ہو سکتا اور جو اللہ کو کی محلوق کے ماند نہ یا مشا ہو کر میں گے ہوں کے ماند کر ہے گا یا اللہ کوجسم بنائے گا یا جسم کی عبادت کر کے گا تو بعض متکلمیں یا علماء عقیدہ ایسے بھی ہیں سی سی س اسے صرح کھر کہا ہے۔ خود اما مغر الی علیہ الرحمہ ' الجام العوام '' میں کہتے ہیں کہ جو جسم کی عبادت کرتا ہے اللہ کو کی خلوق کے جسم سمجھتا ہے اس نے اصلا کفر کیا ہے۔ وہ ایک سنم کی عبادت کر رہا ہے وہ ہت کی عبادت کر رہا ہے دوہ اللہ کر ہو ہی کی میں ہو ہوں کی عبادت کر رہا ہے دوہ جس کی عبادت کر رہا ہے دوں کی کر اللہ الہ ہوں ہی ہو ہوں کی سی میں ہو ہوں کی ہو ہو ہم کی ہو ہوں کی میں تو عبادت کر رہا ہے۔ دوہ جس کی عبادت کر رہا ہے دوہ اللہ سی کر ہو ہی کی ہو ہوں کی میں کی ہو ہو ہوں کی ہو ہم ہی کی ہو ہو ہم کی عبادت کر رہا ہے۔ دوہ اللہ میں خبر ہی علم عبانہ ہو ہوں ہی ہو ہو ہم ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہی کی عبادت کر ہو ہو ہ کی ہو ہو ہ

<u>متز میہ میں مبالغہ مطلوب سے</u> امام غزالی علیہ الرحمہ جس کتاب میں عوام الناس کوعکم کلام ہے روک رہے ہیں ای میں بیان فرماتے ہیں کہ عوام الناس کے تی میں مبالغہ کی حد تک یہ بات بیان کرنی ہے کہ اللہ تعالیٰ مخالف للحوادث ہے۔ اس لیے کہ ان کے ذہن میں یہ شبہات اور تشیبہات پیدا ہوتی رہتی ہیں اور عموماً وہ تبحیر ہے ہوتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ہماری بی ایک بڑی بچچر ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ عکم الکلام ہے رو لنے کا مطلب ان باتوں ہے رو کنانہیں ہے۔ یہ بیان کرنا ضرور کی ہے کہ مبادا کوئی شخص انٹے کی حد تک یہ بات دونا کی کو گلو قدی کی مطلب ان باتوں ہے رو کنانہیں ہے۔ یہ بیان کرنا ضرور کی ہے کہ مبادا کوئی شخص انجانے میں اللہ سے دو تحالیٰ کو گلو قدی ما نند شار کر تار ہے یا اللہ کوزمان و میں مانتار ہے یا اللہ کو جسم مانتار ہے یا اللہ سے دونا کی کو گلو قدی ما نند شار کر تار ہے یا اللہ کوزمان و میں مانتار ہے یا وہ جس کی عبادت کرتا ہے وہ اللہ ترین ہوتا بلکہ وہ ایک صن ہے۔ موام ہی کا عقیدہ یہاں پڑھ رہے ہیں اور گوام اور خواص لیچے گا کہ تم یہاں بیٹے ہوتے ہیں تو ہم خواص ہیں۔ ہم عوام ای کا عقیدہ یہاں پڑھ رہے ہیں ان کو گلو واص کے بلیک کو جسم کی عبار ہے ہوں اللہ بیاں اور تعالی کا فرق ہوتا ہے۔ وہ کہ جو کل وہ عبادت کر رہا ہے۔ یہ نہ سی مع اللہ کو جس کی عبادت کرتا ہے وہ اللہ نہیں ہوتا بلکہ وہ ایک حک ہے ہو ہوا یہ جس کی وہ عبادت کر رہا ہے۔ یہ نہ سی کی عباد یہ میں ای بی ہوں ہوتا ہے۔ میں پڑھ رہے ہیں ان کو گھول گھول کے یہ بات لیچ گا کہ ہم یہاں بیٹھے ہوتے ہیں تو ہم خواص ہیں۔ ہم عوام ای کا عقیدہ یہاں پڑھ رہے ہیں ان کو گھول گھول کے یہ بات پیل کین اگر ساتھ ہی ریہ تو اونٹی رہے کہ ہو تھی تمہارے نو تیا ہے۔ وہ خدانہ ہیں واقع ہو وہ اللہ نہیں ہوتا ہے دو خدانہ ہیں ہوتا ہے۔ ہو ہوا تا ہے۔ عموما الی میں میں ان میں واقع ہو وہ اللہ نہیں ہوتا ہے کہ وہ خدا ہیں ہوتا ہو ہو ہوا تا ہے۔ عموما انہ ان کا تخیل حیں ان کی خلی ہوں ہوتا ہے کہ وہ خدائہ ہیں ہوتا ہوں ہوں تیں ہوتا اور وہ کی نہ کی الہ دللہ ان ایک محفوظ جگہ پر کھڑا ہو جا تا ہے۔ عموما انسان کا تخیل حیا ہی اعتواد رکھنا ہے کہ وہ خدائہ ہیں ہوتا اور ہو ہی ہو تی ہوتا اور وہ کی نہ کی می اعتماد رکھنا ہے کہ میں ہوتا اور وہ کی ہ کی ہیں ہوتا ہوں ہوں ہو تا ہے۔ عموما انسان کا تخیل حیا ہیں اعتواد ہو تک ہے کہ میں موتا اور ہو کہ کہ کی می میں مو تو

الريل تاجون 2025ء کا کھی

64

المحمت قرآن 🕄

ببالک فالله بخلاف ذلک! جومیرے خیال میں آتا ہے وہ اللہ نہیں ہوتا تو وہ شرک سے محفوظ رہے گا۔وہ عبادت ِصنم سے نکل جائے گا'عبادت ِجسم سے نکل جائے گا۔ اللہ **تعالیٰ: جسمانیت'زمان ومکان سے ما**وراء

اس کے بعدامام سنوسی اسی کی تفصیل بتائے ہیں کہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے حق میں یہ بات مستحیل ہے کہ عن تما خذ ذاتہ قدر من الفراغ یعلم الکلام یا عقیدہ کی کتابوں میں آپ ایک لفظ پڑھیں گے کہ مخلوق متحیز ہوتی ہے جبہ خدا تحیز سے ماوراء ہے۔تحیز کا مطلب ہوتا ہے: جگہ کھیر نا۔ یہ جو dimensions ہیں یعنی چوڑ ائی رکھنا' بُعد رکھنا' طوالت رکھنا یہ ساری چیز یں فراغ کو گھیر نا ہے۔ یعنی ایک خلا تھا جس کو آپ گھیر لیتے ہیں۔ جو کسی جگہ کو گھر کا اس وجود کو علم الکلام کی اصطلاح میں متحیز کہتے ہیں۔ ہم سب متحیز ہیں۔ اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے حق میں ہیں یہ ب کا اس وجود کو علم الکلام کی اصطلاح میں متحیز کہتے ہیں۔ ہم سب متحیز ہیں۔ اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے حق میں ہیں یہ بات مستحیل ہے۔ آپ کہیں گے یہ کیسے ہو سکتا ہے' یہ تو تخیل میں نہیں آتا کہ وجود ہوا ورجگہ نہ گھیر سے دراصل اللہ تعا لی متحیل ہے۔ آپ کہیں گے یہ کیسے ہو سکتا ہے' یہ تو تخیل میں نہیں آتا کہ وجود ہوا ورجگہ نہ گھیر سے دراصل اللہ تعالیٰ مستحیل ہے۔ آپ کہیں گے یہ کیسے ہو سکتا ہے' یہ تو تخیل میں نہیں آتا کہ وجود ہوا ورجگہ نہ کھیر سے دراصل اللہ تعالیٰ مستحیل ہے۔ آپ کہیں گے یہ کیسے ہو سکتا ہے' یہ تو تخیل میں نہیں آتا کہ وجود ہوا ورجگہ نہ کھیر سے دراصل اللہ تعالیٰ معلم سے ماوراء ہے۔ یعنی ہم یہ بات مانتے ہیں کہ اللہ سبحانہ و تو ای نے زمان اور مکان سے ماوراء ہے اور ہماری عقل ہو۔ یہ بھی نہ سمجھے کہ ہوتا تو دہ جگھیں ہے لیکن جگہ نیں گھیرتا' بہت چھوٹا ہے' نعوذ باللہ اینہیں' وہ جگہ ہی میں نہیں ہوتا۔ دور زمان د مکان سے ماوراء ہوتا ہے۔ تو کہتے ہیں اللہ سبحانہ و تعالیٰ متحیز نہیں ہے۔ جب وہ تحین میں نہیں ہوتا۔ نہیں ہو سکتا۔

اس کے بعد فرماتے ہیں: فیستحیل علیہ تعالیٰ ان یکون جرما (جسم) او یکون عرضا یکون بالجرم۔ دوچیزیں ہوتی ہیں۔ایک کو کہتے ہیں جسم یا جو ہر۔ ان میں تھوڑ افرق یہی ہے کہ ایک سے زیادہ جو ہرل کے جسم بناتے ہیں۔ایک عرض ہوتی ہے۔ جو ہروہ ہوتا ہے جو سی محل میں نہیں ہوتا۔ صفت یا عرض وہ ہوتی ہے جس کو قائم رکھنے کے لیے کل درکار ہوتا ہے۔ مثال کے طور پر بیمیز ہے جو کسی اور شے کی بنیاد پر وجو دنہیں رکھر ہی ہے لیکن رنگ اور جم کی جو صفات اس کے اندر پائی جاتی ہیں بیمیز ہے جو کسی اور شے کی بنیاد پر وجو دنہیں رکھر ہی ہے جسم ہے نہ جسم کی کوئی صفت ہے۔ بیخلا صہ ہے اس کا کہ ستحیل ہے کہ اللہ سبحانہ وتعالیٰ نہ جسم ہے نہ جسم کی کوئی صفت ہے۔ بیخلا صہ ہے اس کا کہ مستحیل ہے کہ اللہ سبحانہ وتعالیٰ نہ صفت بھی نہیں ہے۔ نہ وہ جگہ میں ہے ہی نہیں تو وہ جسم بھی نہیں ہے ۔ جسم نہیں ہے توجسم پر وارد ہونے والی صفت بھی نہیں ہے۔ نہ وہ جگہ میں ہے ہی نہیں تو وہ جسم بھی نہیں ہے ۔ جسم نہیں ہے توجسم پر وارد ہو نے والی ہواور نہ وہ محرب ہے ہی ہیں ہے ہی نہیں تو وہ جسم بھی نہیں ہے ۔ جسم نہیں ہے توجسم پر وارد ہو نے والی موفت بھی نہیں ہے۔ نہ وہ جگہ میں ہے ہی نہیں تو وہ جسم بھی نہیں ہے جسم نہیں ہے تو جسم پر مارد ہو نے والی

اس کے بعد الگل مستحیل بات بھی اصل میں مخالفة للحوادث ہی کی تفصیلات ہیں۔ یہ تو ہم نے کہہ دیا کہ وہ جرم ہیں ہے جرم نے کہہ دیا کہ وہ جرم ہیں ہے جرم نہیں ہے جرم ہیں ہے جرم کے اندر پائی جاتی ہے۔ پھر کوئی اگر یہ کہہ دے کہ وہ خود تو جرم ہیں ہے جرم نہیں ہے جو کسی جسم کے اندر پائی جاتی ہے۔ پھر کوئی اگر یہ کہہ دے کہ وہ خود تو جرم نہیں ہے جو کسی جسم کے اندر پائی جاتی ہے۔ پھر کوئی اگر یہ کہہ دے کہ وہ خود تو جرم نہیں ہے جو کسی جسم کے اندر پائی جاتی ہے۔ پھر کوئی اگر یہ کہہ دے کہ وہ خود تو جرم نہیں ہے جرم نہیں ہے جو کسی جسم کے اندر پائی جاتی ہے۔ پھر کوئی اگر یہ کہہ دے کہ وہ خود تو جرم نہیں ہے جو کہ جسم کے اندر پائی جاتی ہے۔ پھر کوئی اگر یہ کہہ دے کہ وہ خود تو جرم نہیں ہے جسم نہیں ہے جو کہ جسم کے اندر پائی جاتی ہے۔ پھر کوئی اگر یہ کہہ دے کہ وہ خود تو جرم نہیں ہے جسم کے اندر پائی جاتی ہے۔ پھر کوئی اگر یہ کہ دے کہ وہ خود تو جرم نہیں ہے جو کہ کہ میں ہے اور وہ صفت بھی نہیں ہے جو کسی جسم کے اور وہ من ہے جو کہ جسم کے اندر پائی جاتی ہے جو کہ ہے جسم کے اندر پائی جاتی ہے جو کہ جسم کی تو جو جہ میں ہے اور وہ مند ہے اور وہ میں ہے اور وہ میں ہے جو کسی جات ہوں کہ تفسیل ہے جو ہو جس ہیں ہے جو تو جرم نہیں ہے کہ جہ میں ہے اور وہ تو بیں کہ اللہ سبحانہ وتعالی ان جہات ہو ہو کہ تو جس ہو جس ہو جو جہ میں ہو جہ تو تو تو ہو کہ ہو ج

دائميں بائميں اوراد پر نيچے سے ماوراء ہے'اس ليے کہ جہت کا تصور بغير مکان کے اورجسم کے نہيں ہے ۔للہٰذا جب اللّٰد سبحانہ وتعالیٰ سے جسمانیت' مکانیت اورز مانیت سب کی نفی کر دی توجہت کی بھی نفی ہوگئی ۔ کہتے ہیں : مَاسَ مَاسَ

يستحيل على الله تعالى ان يكون في جهت للجرم بان يكون فوق العرش مثلًا او تحته او

يمينه او شهاله او امامه اوخلفه لان اللهُ تعالى لو كان في جهة لكان جسها او جرما یہ نہ بچھ لینا کہ اللہ عرش کے او پر بے یا دائی ہے یا بائیں ہے یا نیچے ہے یا آگے ہے۔اگر اللہ جہت میں ہوتا توجسم ہوتا جبکہ اللہ سجانہ وتعالیٰ جسمانیت سے مادراء ہے' مکانیت سے مادراء ہے۔اس میں اشکال یہ ہوگا کہ فوق العرش یا مستوى على العرش كالفظ آیا توبیہ بات درست ہے کیکن جیسے امام غزالی فرماتے ہیں :اللہ کے لیے لفظ فوق تو آتا ہے لیکن فوق بھی جسم کے اعتبار سے ہوتا ہے بھی قدر دمنزلت یا رتبے کے لیے ہوتا ہے۔تواللہ کے حق میں جسمانیت اور بیساری چیزیں متحیل ہیں'لہذا جب بھی فوق کالفظ آئے گاتو وہ کبھی بھی جسمانیت پرمحمول نہیں کیا جائے گا کیونکہ دلاک قطعی سے جسمانیت کی نفی اور جہت کی نفی ثابت ہو چکی ہے۔ یوں نہ سجھیے گا کہ بیہ با تیں ابھی کسی نے بنائی ہیں۔ یہی عبارت''عقیدہ طحاویہ'' میں امام طحاوی علیہ الرحمہ نے بیان کی ہیں ۔ وہ فرماتے ہیں: و تعالیٰ عن الحدو د والغایات اللہ سجانہ دنتوالی حد سے اور غایت سے مادراء ہے۔غایت دہ جگہ ہوتی ہے جہاں پنچ کر کوئی شے ختم ہوجاتی ہے۔ جب مکان سے مادراء ہےتو اس کی حدادر غایت نہیں ہے۔ اب کہیں اللہ کی کوئی حد نہیں ہے' وہلامحدود ہے۔لامحدود کا مطلب ہمارے ذہن میں بدآئے گا کہا یک چیز چکتی چلی جارہی ہے ختم ہی نہیں ہورہی۔ یعنی ہمارے ذہن میں لامحدودیت کا تصور بھی آئے گا تو ہم ایک فزیکل شے ہی کوتصور کریں گے کہ بیچیز ہے جو چلتی جارہی ہےاور never ending ہے۔الڈ سبحانہ د تعالٰی کے اعتبارے بیمعنیٰ ہیں ہوگا۔معنی بیہ ہوگا کہ دہ جسم نہیں ہے وہ مکان میں نہیں ہے۔حدود اور غایات تو مکان سے طے ہوتی ہیں ُلہٰذا وہ حدود اور غایات سے ماوراء ہے۔ بہرحال امام طحادی''عقیدہ طحاویہُ' میں فرماتے ہیں: و تعالی عن الحدود و الغایات لینی اللہ سجانہ و تعالی حدود اور غایات سے مادراء ہے۔والار کان والاعضاء رکن کسی شے کاجز ہونا اور اعضاء سے بھی مادراء ہے۔ والادوات :ادرآلات ہے۔ یعنی اللّٰدتعالٰی کے فعل میں کوئی آلہٰ ہیں ہوتا' جیسے ہمارے افعال میں د یکھنے کافعل ہے توایک آلدلگا ہوا ہے ٰاس کوادوات کہتے ہیں۔ پھرفر ماتے ہیں: لاتھویۃ الجہات السبتۃ ح<u>چ</u>ھ جہات اللّہ کا احاطہٰ بیں کرتیں' یعنی اللّہ کسی جہت میں نہیں ہے۔ بہت سے بز رگوں کو میں نے پڑ ھا وہ کہتے ہیں بیر بات توکوئی عامی تسلیم ہی نہیں کرسکتا' یعنی بیہ بات تسلیم کرنا کہ اللہ سبحا نہ وتعالٰی مکان سے اس طرح مادراء ہے' کیونکہ یہ عقید ہے کی جوعبارت ہمارے ہاں پڑ ھائی جاتی ہے وہ پہ ہے:

67

😂 🖁 حکمت قرآن 📲

الريل تاجون 2025 و الم

((مَا لَا عَيْنٌ رَأَتْ وَلَا أُذُنَّ سَمِعَتْ وَلَا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَر)) (صحیح مسلم: ۲۱۳۴) ''جونةتوسیآنکھنے دیکھا'نہ کیکان نے سنااورنہ کی قلب بشر پراس کا گمان بھی گزرا۔''

وہ الی رویت ہوگی جو اس وقت بشر کے قلب پر واردنہیں ہو سکتی۔ لہٰذا وہ رویت بھی ﴿ لَیْسَ کَمِفْلِهٖ هَیْ ءُ ﴾ ہوگی۔ اس کے بھی مانند کچھ نیں ہے۔ لہٰذا رویت ماننے کے لیے جہت یعنی اللہ کو سی dimension میں ماننا ضروری نہیں ہے۔ یہ بات بھی وہ فرمار ہے ہیں کہ اس طرح نہ بچھ لینا کہ جس طرح ایک مکان کے او پر ایک مکان ہوتا ہے اور ایک جگہ سے فاصلے پر کچھ جگہ ہے تو ہم یہ اں بیٹھے ہیں تو اللہ نعوذ باللہ وہ ان بیٹھا ہے۔ اس طرح کا تصور نہیں ہے۔ یہ ایک بچگا نہ کی بات ہے۔ ایک تو ہم کہ ال طرح نہ بچھ لینا کہ جس طرح ایک مکان کے او پر ایک مکان اعتبار سے دیوا جس میں بیٹھ جگھ ہے تو ہم یہ اں بیٹھے ہیں تو اللہ نعوذ باللہ وہ اں بیٹھا ہے۔ اس طرح کا تصور نہیں ہے۔ یہ ایک بچگا نہ کی بات ہے۔ ایک تو ہے کہ اللہ ہم سے کی جہت میں ہو نہ بچی نہیں ہے۔ یا اللہ ہم ا اعتبار سے تو جہت میں نہیں لیکن اس کی اپنی جہات ہوں کی یہ اس کا ایک دایاں ہے اس کا ایک بایاں ہے وہ طول اور عرض رکھتا ہے فرمات ہیں کہ اللہ تعالی اس سے بھی ماور اء ہے۔ صرف ہم سے جہت ماور این ہیں ہی بایں ہے وہ مطول و تعالیٰ ان تکون لہ جہت فی نفسہ یعنی بان یکو ن لہ یہ میں او شہال او فو ق او تحت او قدام او خلف یہ بھی نہیں ہو سکتی کو نکہ لیہ جسمانیت کی شرائط ہیں۔ اب کہتے ہیں: و یستحیل علی سبحانه قدام او خلف یہ بھی نہیں ہو سکتی کو نک لی خان کہ لیک ان یکو ن لہ یہ ین او شہال او فو ق او تحت او اللہ سبحانہ و تعالیٰ ان تکون لہ جہت فی نفسہ یعنی بان یکو ن لہ یہ ین او شہال او فو ق او تحت او اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی کے لیے ذات کا افظ جا نز

اس کے بعدایک ملاحظہ انہوں نے بیان کیا کہ اللہ تعالیٰ کے لیے ہم جسم وغیرہ کا لفظ تونہیں ہو لتے البتہ ذات کا لفظ جائز ہے۔ذات سے جسمانیت لا زمنہیں آتی'ذات بس اس وجود کے تحقق'اس کے ثبوت اور اس کے واقع ہونے کی طرف اشارہ ہے۔ پھر وہ مشہور واقعہ جب حضرت خبیب بن عدی ڈیلیڈ شہیر ہوئے تصاور انہوں نے اس موقع پر ایک شعر پڑ ھاتھا۔ جب ان کو مشرکین مکہ پکڑ کر لے گئے اور ان کوسو لی پر چڑ ھایا گیا تو انہوں نے کہا کہ پہلے میں دور کعت پڑ ھوں گا۔ پھر ان سے پوچھا گیا کہ: کیاتم یہ پہند کرو گے کہ رسول اللہ ( سائن ایل پر کہ کہاری جگہ ہوتے اور تم اپنے گھر میں ہوتے ؟ انہوں نے جواب دیا کہ میں بیہ بات بھی پند نہیں کرتا کہ رسول اللہ ( والیک کا نتا بھی چھے۔ میں ہوتے ؟ انہوں نے جواب دیا کہ میں بیہ بات بھی پہند نہیں کرتا کہ رسول اللہ سائن ایل کو کردی۔ پھر انہوں نے بیشعر پڑ ھاتھا جس میں ذات کا لفظ آ رہا ہے۔ جب اللہ کے نبی سائن میں پر پڑ تھا تو آت ہوں ہے کہ کہ کہ ہوت کے دور کات اتی جالدی اس لیے پڑھیں کہ تم ہو کہ ہو کہ موت کے خوف سے نماز طو یل کردی۔ پھر انہوں نے بیشعر پڑ ھاتھا جس میں ذات کا لفظ آ رہا ہے۔ جب اللہ کے نبی سائن کی بیڈ ہو کہ کہ کہا تو لیلہ سائن تو کہا ہوں کے ہم ہم موت کے خوف سے نماز طو یل تو ایک کا نتا تھی خوال ہوں نے دور کھات اتی جلدی اس لیے پڑھیں کہ تم یہ دو تک تو ف سے کہ کو کہ موت کے خوف سے نماز کو لیل

فَلستُ أُبالي حين أُقْتَلُ مُسْلِمًا على أَيِّ جَنْبٍ كان لِلَّهِ مَصْرَعِي وذٰلك في ذاتِ الْإلهِ وَإِنْ يَشَاْ يُبارِكْ على أوصَالِ شِلْوٍ مُمَزَّعِ (صحيحالبخارى'كتابالتوحيد'ح:٢٠٢)

68

الريل تاجون 2025 و الم

🙈 🖇 حکمت قرآن 🗧

'' مجھے کوئی پردانہیں ہے جب حالت اسلام میں مجھے شہید کیا جائے کہ میں کٹنے کے بعد یا گردن اڑنے کے بعد اللہ کی رضا کے لیے ہے۔اورا گر اللہ کی راہ میں دائیں گرتا ہوں یا بائیں گرتا ہوں۔ اور ریسب اللہ کی ذات کی رضا کے لیے ہے۔اورا گر اللہ چاہے کہ میرے مرنے کے بعد میری ہڈیوں اور کھال وغیرہ پر بھی برکت نازل فرما دے تو وہ اس پر قادر ہے۔''

کہتے ہیں وقد سمع النبیﷺ ھذا الشعر وأقر لیعنی اللہ کے نبی سلینی کی نے بیشعر سنا ادر اقرار فرمادیا۔ اس کوہم سُنّت تقریری کہتے ہیں۔

اس کے بعدامام سنوی فرماتے ہیں: ویستحیل علی الله تعالی ان یتقید من مکان اللہ بحانہ وتعالی کے فق میں یہ بات ستحیل ہے کہ وہ کسی مکان میں مقید ہوجائے۔ یعنی زمان کی باری بھی آگ آئے گی ابھی مکان کی بات کررہے ہیں۔والمراد بالمکان استقرار الجرم علی الجرم یعنی جسم کا جسم پر ہونا یا جسم کا کسی جسم سے جہت میں ہونا' یہ مکان ہے اور مکان کی تعریفات میں کافی اختلاف ہے۔فلا سفہ کی ایک الگ تعریف ہے جبکہ اہل سند متکلمین کی ایک الگ تعریف ہے۔وہ تعریف یہ ہے: فراغ مو ہو م ایک وہ ہی جگہ ہوتی ہے جس کو جسم کے متر اس اب اس وقت وہ جگہ جہاں میر اجسم نہیں ہے' یہ فراغ وہ می ہے۔ یہاں میں آ وُں گا توجسم ادھر آ جائے گا۔ یہ فراغ وہمی کہ جس کو جسم طبح اور مکان کہ تعریف ہے۔ وہ تعریف ہے جبکہ اہل سند کی ایک الگ تعریف ہے جبکہ اہل سندت متکلمین کی ایک الگ تعریف ہے۔وہ تعریف یہ ہے: فراغ مو ہو م ایک وہ ہی جگہ ہوتی ہے جس کو جسم کھر تا ہے۔ اب اس وقت وہ جگہ جہاں میر اجسم نہیں ہے' یہ فراغ وہ می ہے۔ یہاں میں آ وُں گا توجسم ادھر آ جائے گا۔ یہ فراغ وہمی کہ جس کو جسم طبح اور کی تعریف ہے۔ وہ تعریف ہے۔ وہ کی ہو ہیں میں آ وں گا توجسم ادھر آ جائے گا۔ یہ فراغ فر مار ہے ہیں اللہ سجانہ وتعالی متقید بالمکان نہیں ہے۔لان اللہ لو کان لہ مکان لکان جرما کہ رہ میں۔ اگر مکان ہوتا تو وہ جسم ہوتا۔وہی بات ہے یعنی ہے۔ اللہ لو کان لہ مکان لکان جرما کہ رہ ک تف سیلات ضرورت سے پیدا ہوتی میں

 اگرگوئی خاص قشم کی گراہی آجائے جیسے ختم نبوت کا انکار ہوجائے تو آپ کہیں گے قرآن میں تو ایک ہی آیت آئی ہے اور تم نے اپنا سارا وقت اسی پر خربتی کیا ہوا ہے اسی کی تفصیلات بیان کرر ہے ہو سارا دین ختم نبوت ہی ہے کیا! ہم کہیں گے کہ اس وقت کی ضرورت ہے ختم نبوت دین کا ایک جزو ہے۔ معلوم من اللدین بالضرورة ہے۔ اس وقت ایک فرقہ ضالہ وجود میں آچکا ہے تو اب ہم اپنی تو انائیاں اس کا م میں صرف کرر ہے ہیں۔ علماء کے اس کا م کو بھی اسی اعتبار سے دیکھیں تو بات واضح ہوجائے گی کہ جس زمانے میں پر لوگ ہیں 'اس زمانے میں مجسمہ اور مشبہہ (جیسے ابھی بھی پائے جاتے ہیں) غلبہ رکھتے ہیں اور عوام الناس کو گراہ کر رہے ہیں۔ چنانچہ وہ تفصیل کے ساتھ بیان کرتے ہیں کہ کیا کیا با تیں مانی ہیں' کیا کیا با تیں نہیں مانی ۔ اس حق ای خاص میں اس حکم ہو جاتے ہیں اور حوام الناس کو گراہ کر رہے ہیں ۔ چنانچہ وہ تفصیل کے ساتھ بیان کرتے ہیں کہ کیا کیا با تیں مانی ہیں' کیا کیا با تیں نہیں مانی ۔ اس حکم ہیں اس خاص حکم ہیں۔

اس کے بعد فرماتے ہیں کہ یہ بات بھی ملاحظہ کرلو کہ ان نفی المکان یستلزم نفی الحدود لذات الله تعالیٰ کہا نص علیہ اہل السنۃ جیما کہ اہلِ عنّت نے نصاً بیان کیا ہے کہ فنی مکان سے اللّہ کے لیے فنی حدود بھی لازم آتا ہے۔ حد کا مطلب ہی مکان کا ہونا ہے۔ جو شے غیر مکانی ہے اس کے لیے حد کا اثبات نہیں ہو سکتا۔ اللّہ د تعالیٰ: مرورِز مان سے منز ہ

الريل تاجون 2025ء کا

70

<u>کمت قرآن گا</u>

اللّد سبحانہ وتعالٰی :حرکت وسکون سے ماوراء

اس کے بعد فرماتے ہیں: اللہ تعالی پر یہ بات متحیل ہے کہ ان تتصف ذاته العلیا بالصفات الحادثة كهأس كى ذاتٍ عالى متصف بهوحادث صفات ہے مثل الحر كة والسكون وغير هما حبيبا كه حرکت اورسکون ۔ کوئی شخص کہے کہ یا تو چیز متحرک ہوگی یا ساکن ہوگی' کوئی تیسری کیفیت ہوتو گو یا ارتفاعِ نقیضین والی صورت حال ہے۔ ساکن وہ شے ہوتی ہے جو قابل تحرک ہوتی ہے اور حرکت کا مطلب ہے انتقال من مکان الی مکان ایک مکان ہے دوسرے مکان کی طرف انقال۔ جب ہم نے جسمانیت ٔ مکانیت اور ان سب باتوں کی نفی کر دی ہےتو حرکت اور سکون دونوں کی نفی ہو جاتی ہے۔منطق میں بیہ بتایا جا تا ہے کہ ارتفاع <sup>لق</sup>یضین اس شے سے ہوسکتا ہے کہ جو شے اس کے قبول کی صلاحیت ہی نہ رکھتی ہؤجو شے اس نقص کے قبول کی صلاحیت سے منز ہ ہو۔مثال کےطور پرآ پ دیوارکو پنہیں کہہ سکتے کہ بیعالم ہے یاغیرعالم ہے کیونکہ دیوار کےاندر علم کی صلاحیت نہیں ہے۔لہذا یہاں ہےدونوں نقیضین مرتفع ہوجا سی گی علم اورغیرعلم یالاعلم۔اب بیتو دیوار کے نقص کی وجہ سے بے کہ دیوارعلم قبول کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتی لیکن اپیا بھی ہوسکتا ہے کہ کوئی شے اپنے بلند مرینےاورعظت کی وجہ ہے کوئی نقص کی صفت یا اس کی ضد قبول کرنے سے منز ہ ہو۔ اللہ تعالیٰ حرکت اورسکون سے منزہ ہے۔ وہاں نقیضین کا سوال نہیں ہوگا۔ پھر ہم ان آیات یا روایات کے بارے میں بھی یہی کہیں گے جہاں بظاہر کوئی حرکت معلوم ہوتی ہے کہ یہاں ایک مکان سے دوسرے مکان میں انتقال مرادنہیں ہے۔ یہ ہم ان شاءالله ' إلجام العوام' میں دیکھیں گے۔ بیہ بات بالکل واضح ہے کہ جب طے ہو گیا کہ اللہ تعالیٰ مکانی نہیں ہے تو مثلاً نزول بھی مکانی نہیں ہے۔ نزول وہ ہے جواللہ تعالیٰ کے لائق ہے مکانی نہیں ہے۔ مکان کی نفی ہو چکی ہے لہٰذا یز ول کولاز ماً مکان ماننا ضروری نہیں ہوتا۔امام غزالیؓ نے امام شافعیؓ کاا کی قول نقل کیا کہ نز لٹ فسی بغداد شہ نزلتُ ثیم نزلتُ ثیم نزلتُ مَیّں بغداد میں اُترا ْ پھر مزید اُترا ' پھر مزید اُترا (مزید اُتر نے سے مراد بے پھر پچھ عرصہ مزیدر ہا)۔ یعنی نزول کا مطلب یہٰ ہیں ہے کہ وہ بغداد کی زمین میں نیچ ہی کہیں اتر تے چلے گئے ۔لہٰذا نزول بہت مختلف معنوں میں استعال ہوتا ہے۔ ذات کے اعتبار سے دیکھا جائے گا تو جب اللہ تعالٰی کی ذات کے بارے میں ہم یہ بات طے کر چکے ہیں کہ وہ زمانی اور مکانی نہیں ہے تو اس کا نز ول بھی زمانی اور مکانی نہیں۔

آگے فرماتے ہیں:ویستحیل ان تتصف ذاتہ العالیۃ بالصغر او الکبر حچوٹا بڑا ہونا'اس سے بھی اللّہ سبحانہ وتعالیٰ کی ذاتِ عالی ماوراء ہے۔''اللّہ اکبر'' کا مطلب ہر شے سے بڑا ہے جسمانی اعتبار سے ( نعوذ باللّہ )نہیں بلکہ یہذات کے اعتبار سے ہے منزلت کے اعتبار سے ہے صفات کے اعتبار سے ہے قوت اورقدرت کے اعتبار سے ہے وجود کے اعتبار سے ہے۔ چنانچہ کبراور صغر بھی جسمانی نہیں ہوگا۔اللّہ سبحا نہ وتعالیٰ جز واورگل اور اس طرح کی اصطلاحات جومحلوقات کے لیے وضع کی گئی ہیں ان سب سے ماورا۔اورمنزّہ ہے۔

الريل تاجون 2025 - الم

71

کمت قرآن ا

اللدتعالى:غرض وغايت سے ماوراء

اس کے بعد فرماتے ہیں: ویستحیل علی الله تعالٰی ان یتصف بالاغراض اللہ سجانہ وتعالیٰ پر بیر بات مستحیل ہے کہاس کی ذات غرض سے متصف ہوجائے' چاہے وہ غرض اس کے افعال میں ہویا اس کے احکام میں ۔اللہ تعالٰی کےا فعال وہ ہیں جووہ اس وقت تکوین طور پرفر مار ہے ہیں کہ کسی کوزندہ کرر ہے ہیں' کسی کو مارر ہے ہیں' کسی کوعزت دےرہے ہیں' کسی کوذلت دےرہے ہیں ۔ کا سٰات چل رہی ہے۔ تدبیر امر ہور ہی ہے۔ کسی کو فقیر کررہے ہیں' کسی کوغنی کررہے ہیں ۔ بیرسب اللّٰد کے افعال ہیں' اورا حکام سے مرادحکم شرعی ہے ۔ یعنی ایک حکم تکوین ہے جواللہ تعالٰی کے افعال ہیں اورایک حکم شرع ہے کہ بیہ شے واجب ہے' یہ شے حلال ہے' یہ شے حرام ہے' یہ شے مکر وہ ہے اور بیہ شے مباح ہے۔ ان دونوں میں اللہ تعالیٰ غرض و غایت سے ماوراء ہے ۔غرض کی تعریف انہوں نے خود کی کہ والاغراض جمع الغرض وہوالباعث للفعل آپ کو فعل پرابھارنے والی شے غرض ہوتی ہے۔اس کوعلت غائبہ کہتے ہیں۔ارسطو کی جو چارعکتیں ہیں ان میں سےعلت غائبہ ذہن میں پہلے ہوتی ہے وجود میں بعد میں آتی ہے۔اللہ تعالیٰ ن<sup>ف</sup>عل میں نہ تھم میں کوئی غرض رکھتے ہیں' ایسی غرض جوان کی ذات کی طرف لوٹتی ہو۔ جوبھی غرض ہوتی ہے دہخلوق کی طرف لوٹتی ہے۔اللہ کوکو ئی غرض نہیں ہوتی ۔ یعنی اللہ نے نماز پڑ ھنے کا کہا' بیہ تحکم ہےتو اللّٰدکواس تحکم کے دینے پرکسی باعث ( اُبھارنے والی شے ) نے نہیں اُبھارا کہ پیغرض حاصل ہو جائے گی۔اسی طریقے پراللہ نے کا سَات بنائی ہےتو بیاللہ کافعل ہے۔انسان بنا یا تو بیاللہ کافعل ہے۔اللہ کواس فعل پر ابھارنے والی کوئی غرض نہیں تھی جواللہ حاصل کرنا چاہتا ہے۔ بہر حال اللہ سبحانہ وتعالیٰ غرض سے ماوراء ہے وہ غرض چاہے فعل میں ہو چاہے احکام شرعیہ میں ۔تکوین وتشریع دونوں میں اللہ کی کوئی غرض نہیں ہے۔ یہاں سوال پیدا ہوتا ہے کہ پھراس سے توعبث لازم آتا ہے۔ ﴿ أَفْحَسِبْتُهُمِ أَنَّمْمَا خَلَقُنْكُمْ عَبَثًا ﴾ توفر مایا کہ عبث اس وقت لا زم آتا ہے جب جس شےکو پیدا کیا گیا ہواور اس کے لیے کچھاغراض نہ رکھی ہوں ۔ یعنی جمیں تو پیدا کیالیکن اللہ ہمارے پیدا کرنے سےخود کچھنہیں لےرہا بلکہ ہمیں کچھد ےرہا ہے۔ہمیں اُس نے کچھ کہا ہے کہ بیکام کر ڈاس میں تمہارا کمال ہے اس میں تمہاری ترقی ہے۔عبث اس وقت ہوتا ہے کہ اگر اللہ پیدا کرنے کے بعد انسان کو بھی شتر ب مهار کی طرح چوڑ دیتا'جیسے فرمایا:

﴿ أَفَحَسِبُتُهُ أَنَّمَّا خَلَقُنْ كُمْ عَبَقًاوًّا نَّكُمْ اِلَيْنَا لَا تُرْجَعُوْنَ ۞ (المؤمنون) '' کیاتم نے سمجھاتھا کہ ہم نے تہہیں بے کار پیدا کیاتھااور بیکہتم ہماری طرف لوٹائے نہیں جاؤگے؟'' یعنی تہہاراوجود تہماری ذات میں بے مقصد نہیں ہے لیکن اللہ تعالیٰ کواس سے کوئی غرض حاصل نہیں ۔وہ کہتے ہیں سے عبث نہیں ہے۔

£3 £3 £3

72

ا 🕄 🕹 🕄 🕹



# كتاب نُما

تعارف وتبصره

تبصره نگار: حافظ خالد محمود خضر

: لغات واعراب قر آن کی روشنی میں نام کتاب ترجمة قرآن كىلغوى دنحوي بنيادين

تاليف : پروفيسرحافظاحمديارُ

اہتمام طباعت : ڈاکٹر لغم العبد بن حافظ احمد یارؓ ناشر : الفیصل' ناشران دتا جرانِ کتب' غزنی سٹریٹ اردوباز ارڈلا ہور صفحات : ۱۲۱۸ ، قیمت : • • • • ساروپے

: كىتبەخدام القرآن K -36 ماڈل ٹاؤن لا ہور خون: 0301-1115348 ملنے کا پیتہ

استاذِ مکرم پروفیسر حافظ احمد یا ررحمہ اللہ تعالیٰ کا متعلّم ہونا اور اُن کی تدریس سے فیض یاب ہونا میر کی زندگی کی خوبصورت یا دوں میں سے ہے۔ آج اس کا تذکرہ گو یا عمر رفتہ کو آواز دینے کے متر ادف ہے۔ یہ چالیس سال پہلے کی بات ہے۔ میں ۱۹۸۳ء میں قر آن اکیڈی لا ہور کی فیلو شپ سیم سے وابستہ ہوا تھا۔ انہی دنوں محتر م حافظ حاصر بنج بنجاب یو نیور سٹی سے ریٹا کر منٹ کے بعد قر آن اکیڈی میں بحیثیت استاد تشریف لے آئے تھے۔ چنا نچہ حاصر بنجاب یو نیور سٹی سے ریٹا کر منٹ کے بعد قر آن اکیڈی میں بحیثیت استاد تشریف لے آئے تھے۔ چنا نچہ قر آن اکیڈی کے دوسالہ کورس میں حافظ صاحب کے سامنے زانو نے تلمذ متہ کرنے کا موقع ملا۔ اس کلاس میں تر آن اکیڈی کے دوسالہ کورس میں حافظ صاحب کے سامنے زانو نے تلمذ متہ کرنے کا موقع ملا۔ اس کلاس میں مدارس عربی کا طرح فرخی نشست کا اہتما م ہوتا تھا۔ حافظ صاحب محتر م کے دو بیریڈ مسلسل ہوتے ہے جن میں کی لیے ضروری ہے۔ مدارس عربیہ کے برعکس حافظ صاحب کے سامنے زانو وے تلمذ متر کے کا موقع ملا۔ اس کلاس میں حالتوں (رفع نص جر) سے دوران میں حافظ صاحب کر حوایا گیا جوتر جمد قر آن میں لغات اور اعراب کی بحث بی میں حالتوں (رفع نص جر) سے دوران کر ایا۔ اگر چو اس سے قبل میں علا مدا قبال او پن یو نیور ٹی سے بنا دی عرفی کی میں کے رجوع الی القر آن کورس کے طب کو ' اعراب ' کا میہ میں میں مل مدا قبال او پن یو نیور ٹی سے بنا دی عرفی کی میں کے رجوع الی القر آن کورس کے طب کو ' اعراب ' کا یہ concent میں میں میں ہو تا کہ راد کی عرفی کی میں ہوتا کہ ' اعراب ' کا یہ concent میں ہو تو میں ' زیرادرز ر

الريل تاجون 2025ء کا کھ

73



کی ہوتی ہے یافغل کی ! سہر حال لغات اور اعراب کی بحث سیجھنے کے لیے ایک خاص سطح تک عربی صرف ونحو کے قواعد سے جووا قفیت ضروری ہے وہ ہمیں محتر م حافظ صاحبؓ کی سال بھر کی تدریس سے حاصل ہوئی۔ دوسر ے سال میں استاذِ مکرمؓ نے ہمیں پور ے قر آن کریم کا ترجمہ صرفی ونحوی تحلیل اور لغات واعراب کے حوالے سے پڑھایا۔ ہمار سیشن ( ۱۹۸۴ ـ ۸۲ ء ) کے بعد'' دوسالہ کورس' کے کئی سیشنز میں بھی حافظ صاحبؓ نے ترجمہ قر آن کی تدریس کا یہی انداز جاری رکھا۔ حافظ صاحبؓ کا کہنا تھا کہ ہیتجر بیفالباً صرف قر آن اکیڈی ، ی میں کیا گیا ہے ور نہ عربی جانے والوں میں سے بھی بہت کم لوگ ایسے ملیس گے جنہوں نے کبھی پور نے قر آن کریم کا مطالعہ لغات واعراب کے ساتھ کیا ہوا ور اس میں یو نیور ٹی اور درسِ نظامی کے فاضلین کا حال کی یہ میں میں ایک ایک ہوں جانے والوں میں سے بھی بہت کم لوگ ایسے ملیس گے جنہوں نے کبھی پور نے قر آن کر یم کا مطالعہ لغات واعراب کے ساتھ کیا ہوا ور اس میں یو نیور ٹی اور درسِ نظامی کے فاضلین کا حال کیساں ہے۔ میں نے ایک اسرار احمدؓ کے دورہ ترجمہ قر آن کو مدوّن کر کے تفسیر' بیان القرآن' کی صورت میں ڈ ھا لیے کا کام کیا تو لغات واعراب قرآن کے حوالے سے حافظ صاحبؓ سے پڑ سے ہو نے ترجمہ قرآن نے میری بہت راہمائی کی ۔ حوالے واخل اسرار احمدؓ نے دورہ ترجمہ قرآن کو مدوّن کر کے تفسیر' بیان القرآن' کی صورت میں ڈ ھا لیے کا کا م کیا تو ما واخل حال ہے ای کی تالیف' لغات واعراب قرآن کی روشن میں ترجمہ قرآن نے میری بہت راہمائی کی ۔ ما و خط صاحبؓ نے اپنی تالیف' لغات واعراب قرآن کی روشن میں ترجمہ قرآن کی لغوی اور خوی بنیا دیں' کے مقد میں کھا ہے:

- ، '' حقیقت بیہ ہے کہ یہی دوامور''لغات واعراب'' ہی تر جمہ قر آن یا براہِ راست فہمِ قر آن کی بنیا داور جان ہیں ۔اس کے ذریعے ہی:
- ۲) بی معلوم ہوسکتا ہے کہ کس مترجم نے تر کیب نحوی میں کس چیز کو کھوظ رکھا ہے۔ ۳) اس بات کی نشان دہی ممکن ہے کہ کسی مترجم نے کہاں اور کس نوعیت کی غلطی کی ہے۔اس غلطی کا معمولی <u>ما</u>
- ۴) ال بات کی کتان دنگ من ہے کہ کی مترج کے کہاں اور س توعیت کی گی ہے۔اس کی کا سموق یا سنگین ہونا' اوردانستہ یا نادانستہ ہوناایک اضافی بات ہے۔
- ۴) سس سمتر جم کے الفاظِرَ جمہ کے انتخاب میں غلطی یا درستی سامنے آتی ہے۔ پھر یہ کہ خوب اور خوب تر کا فرق بھی داضح اور نمایاں ہوجا تا ہے۔''

چنانچہ ترجمہ قرآن کی تدریس کے دوران طلبہ مختلف اردوتر اجم سامنے رکھتے اور ساتھ ساتھان کا تقابلی مطالعہ بھی کیا جاتا۔جس ترجمہ میں ان لغوی اور نحوی بنیا دوں سے انحراف پایا جاتا'اس پر حافظ صاحبؓ گرفت فرماتے۔اس ضمن میں غلام احمہ پرویز کا ترجمہ خاص طور پرزیرِعتاب رہتا۔بعض اوقات تو حافظ صاحبؓ اس کی علمی خیانت پرقہقہہ بھی لگاتے (اور بھی بھی حسبِ حال پنجابی کا کوئی لطیفہ بھی سناد ہےتا)۔

قر آن اکیڈمی میں ترجمہ قر آن کی اس تدریس ہے، ی حافظ صاحبؓ نے ایک کتاب لکھنے کا ارادہ فرمایا جس میں ' لغات واعرابِ قر آن' کی روشنی میں ' ترجمہ قر آن کی لغوی اور نحوی بنیادی' واضح کرنے کے لیے کلاس میں کیے گیے اجمالی کام کی تفصیل آجائے۔ چنانچہ ۱۹۸۸ء میں انہوں نے ' لغات واعرابِ قر آن' کے مباحث بڑی تفصیل سے تحریر کرنے شروع کیے اور ان کے ساتھ ' الرسم' اور ' الضبط' کا اضافہ فرمایا۔ قر آن الفاظ کے رسمِ املائی اور رسمِ عثانی کا فرق واضح کیا۔ دنیا بھر میں قر آنی مصاحف میں ضبط یعنی حرکات لگانے کے جو مختلف انداز

الريل تا جون 2025 عليه المحمت قرآن عليه المحمت قرآن المحمت قدمت قدمت المحمت قدمت المحمت قدمت المحمت قدمت المحمت قدمت المحمت قدمت المحمت قدمت ا

ا پنائے جاتے ہیں'ان کا فرق بھی دکھایا۔ حافظ صاحبؓ کی ذاتی لائبریری میں دنیا کے مختلف مما لک میں شائع ہونے والے قرآنی مصاحف موجود تتصاوروہ ان میں ضبط کا فرق واضح کرنے کے لیے مختلف مصاحف میں سے الفاظُفُل کرتے تتھے۔

ماہنامہ' حکمت قرآن' میں ان گراں قدر مباحث کی اشاعت کا آغاز جنوری ۱۹۸۹ء کے شمارے سے ہوا۔ جرید سے کا معاون مدیر ہونے کی حیثیت سے مجھے اس سلسلۂ مباحث کی کتابت' پروف خوانی اور تصحیح کے تمام تر کا م کی نگرانی کا شرف بھی حاصل ہوا۔ حافظ صاحب محترم نے اپنی علالت کے باعث جب قرآن اکیڈمی میں تدریس سے معذرت کرلی تب بھی تھر پر''لغات واعراب قرآن' کی تالیف کا کا م جاری رکھا'لیکن اپنی حیات مستعار میں اس گراں مایہ سلسلہ کو سورۃ البقرۃ کی آیت ماا تک ہی پہنچا پائے۔ ماہنامہ'' حمت قرآن' میں اس سلسلۂ مباحث کی آخری قسط جولائی ۱۹۹۸ء میں شائع ہوئی۔ گو یا اللغۃ 'الاعراب الرسم اور الضبط کے مباحث پر شتمل ہی انمول سلسلۂ تالیف مسلسل دس برس تک ماہنامہ'' حکمت قرآن'' کے صنحات کی زینت بنتار ہا۔

حافظ صاحبؓ کے فرزندار جمند جناب ڈاکٹر نعم العبد نے کئی سال کی محنت شاقد کے بعداس بے مشل قرآنی خدمت کو کتابی صورت میں شائع کیا ہے۔ حقیقت ریہ ہے کہ لغات واعرابِ قرآن پر حافظ صاحب رحمہ اللّٰہ نے جس علمی انداز میں بیرکام کیا ہے اس کی مثال اردوزبان تو کجا خود عربی میں بھی موجود نہیں ہے۔ وآخر دعوانا ان الحمد للّٰہ ربّ العالمین<sup>00</sup>

(اتوار ۲۲ دسمبر ۲۰۲۴ء کوکتاب کی تعارفی نشست منعقدہ قر آن آ ڈیٹوریم لا ہور میں پڑھا گیا۔) بیچ دیکھی دیکھی

(٢)

نام كتاب : علم اورا بل علم تاليف : مولا ناحا فظ محمد طا ہر حافظ بشير (سعودى عرب) ترجمه وتر تيب : مولا ناحم شفق الرحمن علوى ( اُستاد جا مع علوم اسلامي بنورى ثاوّن 'كراچى ) طابع : كمت بعلوى 'كراچى را بط نمبر: 102180-2030 عابع : كمت علوى 'كراچى را بط نمبر: 102080-2030 اللہ تعالى نے علم كى بنياد پر ،ى نوع انسانى كواچى تمام مخلوقات پر فضيات عطافر مائى ہے۔ حضرت آ دم عليظ كى تخليق كموقع پرعلم الاشياء كى بنياد پر ،ى آپ تمام مخلوقات پر افضل تظہر اور فرشتوں كر سجد اور علي كراچى موت ـ گويا انسان حقيقاً اشرف المخلوقات تبھى تظہر تا ہے جب وہ صاحب علم ہوا ور علم كے مقام ومر تب كو تحق اور بحق چنا نچه فرمان اللى ہے : ( قُلْ هَلْ يَسْتَو ى الَّذِيْنَ يَعْلَمُوْنَ وَ الَّذِيْنَ تَدْ يَعْلَمُوْنَ وَ الَّذِيْنَ اللَّٰ مَعْلَمُوْنَ اللَّٰ اللَّٰ مَعْلَمُوْنَ اللَّٰ اللَّٰ مَعْلَمُوْنَ اللَّٰ مَعْلَمُوْنَ الْحَالَ مَعْلَمُوْنَ الْحَالَ مَعْلَمُوْنَ مَعْلَمُوْنَ مَعْلَمُوْنَ الْحَلْ مَعْلَمُوْنَ مَعْلَمُوْنَ الْحَالَ مَعْلَمُوْنَ الْحَلْ مَعْلَمُوْنَ مَعْلَمُوْنَ الْحَلْ مَعْلَمُوْنَ مَعْلَمُوْنَ الْحَلْ مَعْلَمُوْنَ الْحَلْ مَعْلَمُوْنَ الْحَلْحَلْ الْحَلْ عَلْمَ الْحَلْقَا مَعْلَمُوْنَ وَ الْخَلْقَ الْحَلْقَ الْحَلْقَا مَالْتَوْ الْحَلْقَا مَعْلَمُوْنَ الْحَلْ الْحَلْ مَعْلَمُوْنَ الْحَلْ الْحَلْعَانَ الْحَلْحَلْقَا الْحَلْحَلْ عَلْحَلْ عَلْحَلْ عَلْمَوْنَ وَ الْتَعْلَى مَعْلُوْنَ الْحَلْ الْحَلْ الْحَلْ عَلْمَالْحَلْقَا تَقْعَلْ عَلْمَوْنَ وَ الْتَوْ مَعْلَمُوْنَ وَ الْعَلَيْعَ مَعْلَمُوْنَ الْحَلْ الْحَلْحَلْ عَلْحَلْ عَلْ عَلْمَ مَوْلُ الْحَلْحَلْ عَلْمَالْحَلْ عَلْ الْحَلْعَا مَعْلَى مَعْلُوْنَ الْحَلْمُ مُوْلُ عَلْ مَعْلُ عَلْ عَلْ عَلْ نبی سائٹٹا پیلم!) فرما دیجیے: کیا جاننے والے (علم رکھنے والے ) اور نہ جانے والے (علم نہ رکھنے والے ) برابر ہو ﷺ ہیں؟''ایک حدیثِ نبویؓ کے مطابق:((طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيْصَةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمِ)) علم كا حاصل كرنا ہر مسلمان (مردوعورت) پر فرض ہے۔حضور سائنڈائیٹر کا پیچی ارشاد ہے:((اَلْعِلْمُ نُوْزْ)) یعنی علم روشی (نور ) ہے۔ ہ پیلم ہی کی روشنی ہوتی ہے جو جہالت کی تاریکیوں کو دور کر دیتی ہے اور پھر منزل واضح ہونے لگتی ہے۔ اس کے برعکس اگر کو کی شخص حقیقی علم ہے دوراور جہالت میں غرق ہے تو وہ انسان تو کیا' حیوانوں ہے بھی بدتر ہے۔ اصل عربي كتاب'' طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيْصَةٌ '' كَ چود فضليس بين اور ہر فصل ميں متعلقہ موضوع پر آيات و احادیث جمع کی گئی ہیں۔ یہ ساڑ ھے تین سوصفحات پر محیط ہے۔مترجم نےطوالت سے بیچنے کے لیے تکرارادورتشر تکح كوحذف كرئ منتخب آیات داحادیث کا ترجمه کیاہے۔ گویا ایک طرح سے بیاصل کتاب کاخلاصہ ہے۔ قارئین کی سہولت کے لیے ہرآیت وحدیث کوعنوان بھی دے دیا گیاہے۔ اس میں سے پچھ جواہر ریزے آپ بھی ملاحظہ کریں: نفسانی خواہشات کی پیروی کرنے والوں کے لیے سورۃ الروم میں ارشادِر بانی ہے: ﴿بَلِ اتَّبَعَ الَّذِينَ ظَلَمُوا آهُوَاءَ هُمْ بِغَيْرِ عِلْمِدْ فَمَنْ يَهْدِي مَنْ أَضَلَّ اللهُ وقما لَهُم مِّنْ نْصِرِيْنَ 🕑 ﴾ '' مگر جولوگ خالم ہیں' بے شمجھا پنی نحوا ہشات کے بیچھے چلتے ہیں ۔توجس کواللہ تعالیٰ گمراہ کرےا ہے کون ہدایت دے سکتا ہے؟ اوران (جیسےلوگوں) کا کوئی مددگا رنہیں ۔'' حق کی پیچان اہل علم ہی کر سکتے ہیں ۔ سورۂ سامیں فرمان الہٰی ہے: ﴿ وَيَرَى الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْعِلْمَ الَّذِينَ أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَّبِّكَ هُوَ الْحَقَّ ﴿ وَيَهْدِئَ إِلّ حِرَاطِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْنِ ٢ ''اور ( تا کہ ) دیکھ لیس وہ لوگ جنہیں علم دیا گیا ہے کہ جو پچھ آپ کی جانب آپ کے رب کی طرف سے نازل ہوا ہے وہ (سراسر)حق ہے اوروہ راہنمائی کرتا ہے نہایت غالب لائقِ حمد وثنا ہتی کے رائے ک طرف'' قرآن دسنت کی پیروی ہی گمراہی ہے بچنے کا داحد ذریعہ ہے۔ سورہُ طٰہ میں ارشا دالٰہی ہے: ﴿فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَاىَ فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْعَى ٢ '' توجوڅخص میری ہدایت ( قرآن ) کی پیروی کرےگا'وہ نہ گمراہ ہوگااور نہ ہی تکلیف میں پڑےگا۔'' قرآن کی اہم صفات کے حوالے سے بیہ بی میں فرمانِ نبوئ ہے: ((أَلْقُرْآنُ هُوَ النُّوْرُ الْمُبِيْنُ وَالذِّكْرُ الْحَكِيْمُ وَالصِّرَاطُ الْمُسْتَقِيْمُ)) '' قرآن تو داضح روشن بے اور حکمت بھراذ کر بے اور سید ھاراستہ ہے۔'' اسی طرح تر مذی میں حدیثِ رسول ہے: ((اِنَّمَا اَخَافُ عَلَى أُمَّتِي الْأَئِمَةَ الْمُصْلِيْنَ، وَلَاتَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي عَلَى الحُقِّ الريل تاجون 2025 - الم المحمت قرآن 76

ظَاهِر بْنَ لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلْهُمْ حَتَّى يَأْتِي أَمْرُ اللَّهِ)) '' مَیں اَپنی اُمّت پر گمراہ کن اماموں (خلّام یا علماء) سے ڈرتا ہوں ٔ اور میری اُمّت کی ایک جماعت ہمیشہ حق پر قائم اورغالب رہے گی'ان کی مددنہ کرنے والے انہیں کوئی نقصان نہیں پہنچا سکیں گے' یہاں تک کہ الله كاحكم (قيامت) آجائے '' موطاامام ما لك ميں حديثٍ نبوي بي رسول الله سائن الله غالية في فرمايا: ((تَرَكْتُ فِيْكُمْ أَمْرَيْنِ لَنْ تَضِلُّوا مَا تَمَسَّكْتُمْ بِهِمَا: كِتَابَ اللهِ وَسُنَّةَ رَسُوْلِه)) '' میں تمہارے درمیان دو چیزیں چھوڑے جارہا ہوں' اگرتم انہیں مضبوطی سے پکڑے رکھوتو کبھی گمراہ نہ ہوگے:اللّٰد کی کتاب ادراُس کے نبی کی سُنّت ۔'' ((مَنْ كَانَ فِيْ طَلَبِ الْعِلْمِ كَانَتِ الجُنَّةُ فِيْ طَلَبِهِ وَمَنْ كَانَ فِيْ طَلَبِ الْمَعْصِيَةِ كَانَتِ النَّارُ فِيْ طَلَبه)) (كنزالعمال) '' جو خص علم کی طلب میں مشغول رہتا ہے' جنت اس کی تلاش میں رہتی ہےا در جو خص گناہ کی طلب میں مشغول رہتا ہے جہنم اس کی تلاش میں رہتی ہے۔'' ((وَالْعُلَمَاءُ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ)) ''اورعلماء'انبیاءکے دارث ہیں۔'' ((وَالْقُرْآنُ مُجَنَّةٌ لَكَ أَوْ عَلَيْكَ)) '' قرآن' تمہارے دق میں حجت ہے یاتمہارے خلاف حجت ہے۔'' ((خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرْآنَ وَعَلَّمَهُ)) (صحيح البخارى) ' <sup>د</sup> تم میں بہترین وہ ہے جو قرآن سیکھےاور سکھائے۔'' ((وَمَن سَلَّم عَلى صَاحِبٍ بِدْعَةٍ أَوْ لقيه بِالبشر وَاسْتقبله بِمَا يسره فَقَدِ اسْتَخَفَّ بِمَا أُنْزِلَ عَلى مُحَمَّدٍ )) (المصنف لابن ابي شيبه) ''اورجس نے کسی بدعتی کوسلام کیایا اس سے خندہ پیشانی سے ملاقات کی اور اس کا اس طرح استقبال کیا جس ہے دہ خوش ہو گیا تواس نے ( گویا) محمد (سائٹلایٹر) پر نا زل ہونے دالی دحی کوحقیر سمجھا۔'' یہ کتاب کسی بھی لائبریری کی قدر دمنزلت میں بنیا دی کردارا دا کرے گی ۔ ہرمسلمان کوا سے ضرور پڑ ھنا چاہیے کہ وہ اس سے نفع اٹھانے کاحق دارین جائے۔احباب کوتحفہ میں دینے کے لیے بہترین شے ہے۔ کتاب مجلّد ہے۔عمدہ کوالٹی کے کاغذ کا انتخاب کیا گیا ہے۔

( تبصره نگار: پروفیسرحافظ قاسم رضوان )

£3 £3 £3

77

🔫 🖁 حکمت قرآن 📲



## (٣)

| شيخ الحديث مولا ناعبدالقيوم حقاني طليبي: حيات وخدمات (٢ جلد) | : | نام کتاب     |
|--------------------------------------------------------------|---|--------------|
| مولا ناعما دالدين محمود                                      | : | تاليف وترتيب |
| قريباً1400'قیت: درج نہیں                                     | : | صفحات        |
| مؤتمر المصنفين 'جامعهدا رالعلوم حقانيها كوژه ختك ضلع نوشهره  | : | ناشر         |

دارالعلوم حقابیها کوژه منتک کےعلمی ودینی مجله ماہنامہ'' الحق'' کی اشاعت خصوصی بعنوان'' شیخ الحدیث مولا نا عبدالقیوم حقانی ﷺ حیات و خد مات'' دوخنیم جلدوں میں طبع ہوئی ہے اور اس وقت میرے زیرنظر ہے۔ اس میں مولا ناعبدالقیوم حقانی حفظہ اللّہ کی حیات اوران کی عظیم خد مات کو بڑے ہی دلچیپ اورحسین پیرائے میں سمویا گیا ہے۔ قارمی کی دلچ پسی اور تجتس من اولہ الی آخرہ بڑھتی ہی جاتی ہے۔مولا نااپنی ذات میں ایک انجمن یا یوں کہیں کہ ایک اکیڑمی ہیں۔ آپ کی زندگی کے مختلف پہلو ہیں جنہیں ان صخیم جلدوں میں سمویا گیا ہے۔ یہ ایک فرد کی سوانح عمری ہے جو کہ خوداس کی حیات میں طبع ہوگئی ہے۔ ور نہ ہماری ریت تو پیر ہی کہ زندوں کی زندگی میں قدر نہیں کرتے' ہاں وفات یا جانے کے بعد ضروران کے کارناموں کے قصید بے لکھےاور پڑ ھے جاتے ہیں۔ کتاب کو پندرہ ابواب میں تقسیم کیا گیا ہےجس کی تفصیل درج ذیل ہے: **باب**ا: پیدائش خاندانی حالات ٔ ابتدائی تعلیم وتربیت **باب**۲: بچین کی یادی<sup>، ت</sup>خصیل وتکمیل علم **باب**۳: اساتذہ کرام باب~: آغاز تدریس ٔ محد ثانه خد مات کتبِ حدیث کی شروحات و مطبوعات ذوق مطالعهٔ تصنیف د تالیف **باب**۲: جامعها بو بریره یات۵: یاب∠: **باب**۸: ذوق شعروادب مواعظ وخطيات تعلق بالقرآن نصوف دسلوك شخصيت وكردار بابو: باب،: جهادافغانستان ميں محامدانه كردار باب ١٢: عقيدتوں كاسفر . : 11**......** اكابركي نظرمين باب ۱۳ **باب**<sup>س</sup>ا: مکتوبات حقانی **مات**: خوان يغما اس اشاعت خصوصی کے بارے میں رسالہ کے مدیر اعلیٰ مولا نارا شدالحق سمیچ صاحب تحریر فرماتے ہیں :

اد حضرت مولا نا عبدالقیوم حقانی صاحب متظلم کے علمی ادبی نصنیفی اور تخلیقی کارنا موں کی دنیا معترف ہے اور دین کے ہر شعبہ میں آپ کی مساعی جمیلہ نما یاں نظر آتی ہیں۔راقم نے جب سے ہوش سنجالا ہے استا د حکمت قدر آن ﷺ حکمت قدر آن ﷺ

جی کودادا جانؓ اورا با جان شہیڈ کے مقرّب قریب اور خدمت کرتے دیکھا۔ آپ کی ہرتحریرُ ہرتقریر اور ہر مجلس میں دارالعلوم حقانیۂ شیخ الحدیث <sup>ح</sup>ضرت مولا نا عبدالحق" اورمولا نا<sup>سم</sup>یچ الحق شہیڈ کا ذکر خیر ضرور ہوتا ہے۔ بیا شاعت خصوصی درحقیقت اپنے محسن کوخراج عقیدت پیش کرنے کی ایک ادنیٰ سی کاوش ہے۔امید ہے بیرکتاب علاء ٔ طلبہ اور عامۃ الناس کے لیے ایک لائحۃ عمل اور شخصیت وکر دار کا مظہر ثابت ہوگی۔'' مولا ناانوارالحق صاحب بن مولا ناشيخ الحديث عبدالحق متحرير فرمات مين: '' آپ کی خوبیوں کی بنا پر والدی الکریمؒ اور برا در مکرمؒ نے آپ کا جامعہ حقانیہ میں بحیثیت مدرّ س ومصنف تقرر فرمایا کہ وہ اس قطرہ کوستنقبل میں شناس نگاہوں سے گہرہوتے دیکھر ہے متھے۔ مجھے بے اختیار کہنا پڑتا ہے کہاللہ تعالیٰ نے آپ کو جامعہ حقان یہ کا تر جمان اور مادرعلمی کی زبان بنادیا ہے۔'' مولا ناعبدالقیوم حقانی اپنے اساتذہ کرام ادرشیوخ کے بارے میں کچھاس طرح فرماتے ہیں: ''ہمارے حقانی شیوخ کے اندر بے شار کمالات تھے۔ اخلاق' تواضع' اور سادگی ان کے جبلی اوصاف یتھے۔اپنے کام' ذمہ داریوں اور فرائض کی ادائیگی کے لیے بےحد حسّاس لگتے تھے۔ ہر کام کواپنے وقت پرانجام دیناانہیں بہت اچھا لگنا تھا۔ وہ صرف کتاب نہیں فن پڑھاتے تھے۔ وہ مدرسہ کی زندگی کوتمام مشاغل ہےمقدم رکھ کرا پنافریفنہ نبھاتے بتھے۔طلبہ کےعلمی نقصان کا خوف انہیں سیاسی ہنگاموں ہے دور رکھتا تھا۔ان کی ذاتی زندگی بھی انفاسِ قدی کا مرکب تھی ۔علم شریعت کے ساتھ ساتھ تصوف دطریقت سے بھی حظ وافر حاصل تھا۔ان شخصیات کے مثبت پہلوکود کی کرید شعریا دا تا ہے 🖕 سمجھی چاند ہے تبھی پھول ہے' تبھی رنگ' تبھی نور ہے یہ پتہ ہے ایک ہی شخص کا کسی نام سے بھی بلا کمیں ہم' اپنے شیخ حضرت شیخ الحدیث مولا ناعبدالحق" کے سراپ کی کچھاس طرح منظر شی کرتے ہیں: ''باوقارسرایا' مجسم متانت اور پیکرشرافت' لباس انتهائی صاف سقرا' سر پر ممامهٔ نهایت سفید اور صاف' آنکھوں میں ایمان کا نورٔ چیرے یرعلم وذیانت کا اجالا دمکتا نظراً تا تھا۔'' آب حاوصاف كوان فظول ستعبير كرت بين: ''معمولات کی یابندی دمشغول' مطالعہ کتب' فکر دمراقب' تہجد ومناجات اور ریاضت شبانہ کے باوجود دن میں بڑی مستعدیٰ بیداری' ہرایک کی طرف حسب حال پوری توجہ والتفات ٰ اضیاف کی کثرت اور ان کا اکرام ۔ درس و تدریس میں حیرت انگیز مباحث ٔ اورعلمی نکات اس شان سے بیان فر ماتے کہ تھکاوٹ یا اكتاب كاكونى شائبة جمى معلوم نه ہوتا۔'' مولا ناعبدالقيوم حقانی صاحب اپنے بارے میں تحریر فرماتے ہیں: ' دمیں نے جامعہ حقابنیہ میں درس و تدریس کے دوران جامعہ کوا پنا گھر سمجھا' مدرسہ کی ہر چیز کی حفاظت کو عبادت کا درجه دیا'شیخ<sup>رد</sup> کی هرمکمنه خدمت کوسعا دتِ دارین سمجه کرانحجام دیتار با۔ان کے اشار هٔ ابر وکو حکم کا درجہ دیتار ہا'ان کے حکم' مشور بے اورا جازت کے بغیر کا م کرنا میر بے نز دیک گناہ کبیر ہ ہے کم نہ تھا۔'' ابريل تاجون 2025 - الم 79 🍣 🖁 حکمت قرآن 📲

اللہ تبارک و تعالیٰ نے مولا نا عبدالقوم حقانی صاحب کے دل و د ماغ کو علوم دینیہ کے لیے کھول دیا ہے جس کی واضح مثال یہ ہے کہ آپ نے حدیث کی مشہور کتاب صحیح مسلم شریف کی سہل ترین دلنشین تشریح ۲۳ جلد وں میں ''شرح صحیح مسلم'' کے عنوان سے کھی ہے۔ اس صحیح مسلم شریف کی سہل ترین دلنشین تشریح ۲۳ جلد وں میں دامت بر کاتبہ تحریر فرما تے ہیں: ''اس بحرعین میں داخل ہونے کی تو بندہ میں صلاحیت نہ تھی لیکن مختصر اور ق گر دانی کی سعادت نصیب ہوئی اور ب ساختہ یہ مصرحہ خلیل میں آیا' ایں کا راز تو آید و مرداں چنیں کند۔' دل سے دعا ہے کہ اللہ تبارک و ''اس بحرعین میں داخل ہونے کی تو بندہ میں صلاحیت نہ تھی لیکن مختصر اور ق گر دانی کی سعادت نصیب ہوئی اور ب ساختہ یہ مصرحہ خلیل میں آیا' ایں کا راز تو آید و مرداں چنیں کند۔' دل سے دعا ہے کہ اللہ تبارک و نتعالیٰ آپ کی اس عظیم کا و ش کو شرف قبول عطافر ما کر نافع بنا عیں اور یہ مفید خاص و عام ہو (آیتین )۔'' مولا ناعبدالقیوم حقانی صاحب کی دوسری تالیف' خطان آسنن' کے بارے میں شیخ الاسلام حضرت مولا نا مفتی تحریقی عثمانی مظلم تحریر فی تو السنن' آپ کی جہو دمبار کہ کا شرہ خطن و عام ہو (آیتین )۔'' اس سے استفادہ کر رہا ہے ہیں: در ما شاء اللہ آپ کی تصنیف' خطانی آلسن'' آپ کی جہو دمبار کہ کا شرہ طیبہ بن کر سا مند آیتی کی ہے۔ احتر مولا نا عبد القیوم حقانی صاحب کی دوسری تالیف' حقائی آسنن' کے بارے میں شیخ الاسلام حضرت مولا نا معنی حضرت شیخ الغام تھیں: در ما شاء اللہ آپ کی تصنیف' خطانی آلسن'' آپ کی جہو دمبار کہ کا شرہ طیبہ بن کر سا مند آ چکی ہے۔ احتر مولا نا کی استفادہ کر رہا ہے ۔ اس کا ذکر نیر'' البلاغ'' میں بھی کر دیا ہے۔ ما شاء اللہ آپ کا علمی ذوق مولا نا کی استفادہ کر رہا ہے ۔ اس کا ذکر نیر'' البلاغ'' میں بھی کر دیا ہے۔ ما شاء اللہ آپ کا علمی ذوق مولا نا کی اب تک قریبا آتی (۸۰ ) کت طبع ہو کر آر چی جو کی گر انی کا می کر ان کا م کے دس کی حضانت ہے۔'' مولا نا کی اب تک قریبا تی ہو دانی صاحب کی تر ہی ہی ہی ہی کر می میں کر میں تیں کی میں میں کی میں خطان ہے ہی تو ہو

میں ڈھالنے کے لیے جتنے جتن کیے ہیں وہ آج کے طالب علموں کے لیے روشن مینار ہیں۔ بیر بات واضح ہوتی ہے کہ جب قطرہ سمندر میں غرق ہوتا ہے تو سمندر بن جا تا ہے اور ریت کا ذرہ جب صحرامیں دفن ہوجا تا ہے توصحرا بن جا تا ہے۔ یہی پچھ مولا نا حقانی صاحب کے ساتھ ہوا ہے کہ وہ اور اکا برین حقانیہ وجا معد حقانیہ ایک ہی سکے کے دو رخ ہیں یا یہ کہیں کہ ایک دوسرے کے لیے لازم وملز وم ہیں۔

کتاب کی طباعت و با ئنڈنگ دغیرہ عمدہ ہے۔ ہاں کہیں کہیں پر دف ریڈنگ کی پچھفلطیاں رہ گئی ہیں۔ اس طرح تذکیر د تانیٹ کی بھی بعض جگہ غلطیاں ہیں۔ دلی ڈعا ہے کہ بیہ کتاب نافع خلائق ہو۔خصوصاً مدار سِ عربیہ کے طلبہ کو بیہ کتاب ضرور پڑھنی چاہیے تا کہ ان میں بھی جذبہ محرکہ پیدا ہو۔ ( آمین ! )

( تبصره نگار: مولا ناشيخ رحيم الدين )

میثاق، حکمت قرآن اور ندائے خلافت کا نٹرنیٹ ایڈیش تنظیم اسلامی کی ویب سائٹ www.tanzeem.org برملاحظہ کیجیے۔

80

المحمت قرآن 📲

الإيل تاجون 2025 - الم

### **MESSAGE OF THE QUR'AN**

Translation and Brief Elucidation

By

Dr.Israr Ahmad

### Surah Al-Anfāl (8)

### Ayāt 45 to 48

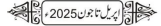
لَيَا يَّنُهَا الَّذِينَ أَمَنُوَا إِذَا لَقِيْتُمْ فِئَةً فَاثْبُتُوْا وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيْرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ هَ وَاَطِيْعُوا اللَّه وَرَسُوْلَهُ وَلَا تَنَازَعُوْا فَتَفْشَلُوْا وَتَنْهَبِ رِيْحُكُمْ وَاصْبِرُوْا لِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّبِرِيْنَ هَوَ لَا تَكُوْنُوْا كَالَّذِينَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بَطَرًا وَ رِئَاءَ النَّاسِ وَ يَصُرُّونا أَنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّبِرِيْنَ مُحِيْطُ وَ إِذْ زَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطُنُ اَعْمَالَهُمْ وَ قَالَ لَا غَالِبَ لَكُمُ الْيَوْمَ مِنَ اللَّهِ لَ فَكَمَّا تَرَاءَتِ الْفِئَانِي نَكُصَ عَلَى عَقِبَيْهِ وَقَالَ لَا غَالِبَ لَكُمُ الْيَوْمَ مِنَ النَّاسِ وَانِي وَاللَّهُ شَدِيْلُ اللَّهِ مُوالاً وَاللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُ مَعْ عَقْبَيْهِ وَقَالَ لا غَالِبَ لَكُمُ الْيَوْ

#### <u>Ayah 45</u>

### يَّاَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوَا إِذَا لَقِيُتُمْ فِئَةً فَاثْبُتُوْا

#### O believers! When you face an enemy, stand firm

This was a period when fierce conflict between truth and falsehood had commenced, and thus, the struggle for the supremacy of the Deen had entered its final phase. The Battle of Badr was the first engagement in this connection, with many more battles yet to be fought. Therefore, in these ayāt, the Muslims are being provided with essential directions regarding their conduct in the battlefield and their combat strategies to enable them to navigate the circumstances successfully. The first instruction in this regard is that whenever you face an army on the battlefield, you should stand firm and never, under any circumstances, run away from the enemy.





#### And remember Allah often so you may triumph.

The second directive is to remember Allah abundantly, even in the midst of battle, because your actual strength depends on the assistance of Allah. And Allah's help is with those who are patient and steadfast: ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ بِاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ (An-Nahl 127) "And be patient. Your patience is not but through Allah." Remember that the patience of a believer is only possible through reliance upon Allah. Therefore, if your hearts are illuminated with the remembrance of Allah and you have a strong spiritual and emotional bond with Him, you will find the support needed to remain steadfast. However, if your connection with Allah weakens, your courage will falter as well.

#### <u>Ayah 46</u>

وَأَطِيْعُوا اللهَ وَرَسُوْلَهُ

#### **Obey Allah and His Messenger**

This third command pertains to maintaining discipline: whatever directive you receive from the Messenger of Allah عليوسله, adhere to it with utmost dedication. Although the obedience of both Allah and His Messenger has been mentioned here, it is, in reality and practical implication, an instruction to obey the Messenger عليوسله, because every command that came the way of the Muslims came through him. The Quran itself was articulated by the Prophet عليوسله, and even if he came to a decision through his own ijtihād (reasoning), it was still delivered through his verbalization. Therefore, in practice, obedience to Allah is intrinsically linked to obedience to the Prophet عليوسله. This notion has been encapsulated in a single line by Iqbal in an exquisitely eloquent way:

بمصطفیٰ برسان خویش را که دیں ہمہ اوست!

"Attach thyself to Mustafa ملى الله, for all religion is but him."

وَلَا تَنَازَعُوْا فَتَفْشَلُوْا وَتَنْهَبَ رِيُحُكُمْ وَ اصْبِرُوْا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّبِرِيْنَ شَ And do not dispute with one another, or you would be discouraged and weakened. Persevere! Surely Allah is with those who persevere.

While contemplating this ayah, one must keep in mind the theme of Surah Al-Imran, ayah 152. There, reflecting on the events of the Battle of Uhud, Allah has stated: (وَ لَقَدْ صَدَقَكُمُ اللهُ وَعَدَهُ إِذْ يَحُسُونَهُمْ بِإِذْنِهُ حَتَّى إِذَهِ مَتَى اللهُ وَعَدَامًا اللهُ وَعَدَهُ اللهُ وَعَدَهُ إِذَا هَشَائُمُ وَ تَتَازَعُمُ فِي الْأَمْرِ وَ عَصَيْمُ مِنْ

م ايريل تاجون 2025ء کا ايج





نَا أَرْجَا أَرْجَا اللَّهُ "And Allah fulfilled His promise to you when you were killing them by His permission. Until when you lost courage and fell into dispute over the order and disobeyed after He showed you what you loved." Allah, being fully aware of the situation that would unfold a year later at the Battle of Uhud, provided Muslims with clear instructions concerning military strategy well in advance, sternly warning them: "Beware! Never be lax in maintaining discipline and obeying the Messenger عليه وسليالي , or you will suffer grave losses."

#### <u>Ayah 47</u>

# وَلا تَكُوْنُوا كَالَّذِيْنَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بَطَرًا وَّ رِئَاءَ النَّاسِ

# Do not be like those [pagans] who left their homes arrogantly, only to be seen by people

This refers to the army of the Quraysh. When this army departed from Makkah, its grandeur and might were truly intimidating. This was the reason why Abu Jahl and the other leaders of the Quraysh, driven by their pride and haughtiness, were convinced that a handful of Muslims would prove to be mere chaff against their powerful army and that they would effortlessly crush them.

### وَيَصُرُّونَ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ \* وَاللهُ بِهَا يَعْمَلُوْنَ مُحِيْطُ®

#### And to hinder others from Allah's Path. And Allah is Fully Aware of what they do.

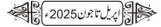
They were dedicating all their efforts and energies to obstructing Allah's creation from His path, yet none of their scheming could escape Allah's power.

#### <u>Ayah 48</u>

وَإِذْ زَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطِنُ اَعْمَالَهُمُ وَقَالَ لَا غَالِبَ لَكُمُ الْيَوْمَ مِنَ النَّاسِ

#### And [remember] when Satan made their [evil] deeds appealing to them, and said, "No one can overcome you today."

Satan had instilled arrogant thoughts in their hearts, leading them to a false sense of security: "Your preparations, your weapons, and your vast army represent an extraordinary and unprecedented situation. There is no precedent in Arab history for an army like this. Who has the courage to stand before this army today, and who possesses the strength to overcome you?"







ۅؘٳڹۣٙٚ ؘؘ۫۫ۼؘٳٵؚٞڵٞػؙؗؗؗؗؗؗ

"I am surely by your side."

فَلَمَّاتَرَاءَتِ الْفِئَانِ نَكْصَ عَلَى عَقِبَيْهِ

But when the two forces faced off, he cowered

ۅؘڡؘؘٵڶٳڹٚٞڹڔؽؘۊ۠ڡؚؚۨڹؙػؙؗؗؗؗۮٳڹۣٚٞٙٲڒىڡؘٵؘڵٳؾؘڗۏڹ

And said, "I have absolutely nothing to do with you. I certainly see what you do not see."

Since Iblis (Azazil) was created from fire, he was able to perceive the angels descending and fled in retreat, declaring, "I see what you do not see."

إِنِّي آَخَافُ اللَّهَ \* وَاللَّهُ شَدِيْدُ الْعِقَابِ ﴿

#### "I truly fear Allah, for Allah is severe in punishment."

#### Ayāt 49 to 58

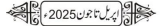
إِذَيَقُوْلُ الْمُنْفِقُوْنَ وَ الَّذِيْنَ فِنْ قُلُوْ بِهِمْ مَّرَضٌ غَرَّ هَوُلَا مِ دِيْنَهُمُ وَ مَنْ يَّتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ عَزِيُرٌ حَكِيُمٌ ٥ وَلَوْ تَزَى إِذْ يَتَوَفَّى الَّذِيْنَ كَفَرُوا الْمَلْكَةُ يَضْرِبُوْنَ وُجُوْهَهُمْ وَ اَذَبَارَهُمْ وَذُوْقُوْا عَذَابَ الْحَرِيْتِي ذَلِكِ بِمَاقَدَّمَتُ اَيْرِيْ كُمْ وَ اَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِطَلَّام لِلْعَبِيْرِقْ كَدَابِ ال وَزُعُوْنَ وَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَفَرُوا بِالْيِ اللَّهِ فَاَخْذَهُمُ اللَّهُ لِنُنُو بِهِمْ أَنَ اللَّه قَوِى مَا يَ فَرْعَوْنَ وَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَفَرُوا بِالْيِ اللَّهِ فَاَخْذَهُمُ اللَّهُ بِنُنُو بِهِمْ أَنَّ اللَّه قَوِى مَنْ يَعْذِي الْعِقَابِ ٥ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّه لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِّعْمَةً الْنُعْمَة عَلَى قَوْم حَتَّى يُعَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَ اَنَ الْعِقَابِ ٥ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّه لَمْ يَكُ مُعَيِّرًا نِعْمَةً الْنَعْمَة عَلَى قَوْم حَتَى يُعَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَ اَنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ فَا مَعْ يَ اللَّهُ سَعِيْعٌ عَلِيْهُمْ وَ اللَّهُ لَمْ يَكُ مُعَيْرًا نِعْنَى مِنْ قَبْلِهِمْ أَعَلَى مُعْتَى مَنْ قَبْلِعُمْ اللَّهُ سَعِيْعٌ عَلِيهُ مَوا الْعَلَى اللَّه لَمْ يَكُونُ وَ كُلْ كَانُوا طَلِينِينَ مِنْ قَبْلِهِ هُ مَنْ يَنْ اللَّهُ عَلَيْ وَ الَّالَهُ مَعْ يَعْ بُون وَ اللَّهُ سَعِيْعُ عَلَيْهُمْ وَ الْعَوْ الْذَابِ الْنَهِ الْوَى وَ كُلْ كَانُوا طَلِينِينَ مَ اللَّهُ اللَّي الَّهُ الَيْنَ اللَّه وَيَ اللَّهُ مَنْ عَنْ اللَّهُ الَذِي نَ اللَّهُ الْمُ عَنْ وَ الْعَالَيْ فَا الْنَهُ اللَّهُ الْنَيْ الْمُ اللَّهُ الْنَهُ الْنَ اللَّهُ الْتَعْ وَى الْعَاقُونَ اللَّهُ الْذَي اللَّهُ الْنَا عَلَى اللَهُ الْذَي اللَّهُ الْذَي يُنَ عَلَى اللَّهُ مَنْ وَ عَلَى اللَهُ الْنَهُ مُ عَلَى مُوا وَ عَلَى اللَهُ الْنَا وَ اللَّهُ الْنَا عَلَى اللَهُ الْنَعْمَةُ وَ الْتَيْ اللَهُ الْعَائَى مُ عُنْ عَامَ مُ عَالَهُ الْعَا الْعَالَ فَا عَامَ وَ الْعَالَ وَ اللَّهُ عَامَ اللَهُ عَلَى اللَهُ وَ الْنَا اللَهُ وَ الْعَالَ عَنْ اللَهُ الْنَا مَا الْعُلَى اللَهُ الْنَا عُولُ عُوا مُ مُ مُ الْعُ الْنُ عَائَ عُنْ عَا عَلَيْ مُ الْعُوا الْعُوا الْعُونَ اللَهَ الْعَا عَنْ عَا عُ عُنْ عُ مُ الْ

<u>Ayah 49</u>

إِذْ يَقُوْلُ الْمُنْفِقُوْنَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوْبِهِمْ مَّرَضٌ

[Remember] when the hypocrites and those with sickness in their hearts said

Up till now, one side's state of affairs has been depicted: the departure of the army of the Quraysh from Makkah, the condition of that army, the





حکمت قرآن

arrogant thoughts of its leaders, the encouragement from Satan, and his retreat at the critical moment are all aspects that have been highlighted. Now, this ayah reflects upon the situation in Madinah: when the Messenger of Allah عليه المالية left from Madinah with the army, the hypocrites who remained behind were coming up with various remarks. They were saying:

### غَرَّ هُؤُلَاءِ دِيْنُهُمُ ا

#### "These [believers] are deluded by their faith."

They must have completely lost their minds to have set out to confront such a formidable army. We already regarded them as foolish, but now we have practically observed that they have been driven to total madness by their faith.

وَمَنْ يَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ فَإِنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيُمٌ ٢

But whoever puts their trust in Allah, surely Allah is Almighty, All-Wise.

<u>Ayah 50</u>

وَلَوُ تَزَى إِذْ يَتَوَفَّى الَّذِيْنَ كَفَرُوا ` الْمَلَبِّكَةُ

If only you could see when the angels take the souls of the disbelievers

يَضْرِ بُوُنَ وُجُوْهَهُمْ وَ أَدْبَارَهُمْ <sup>•</sup> وَ ذُوْقُوْا عَذَابَ الْحَرِ يُتِي@

Beating their faces and backs, [saying,] "Taste the torment of burning!"

<u>Ayah 51</u>

This is [the reward] for what your hands have done. And Allah is never unjust to [His] creation."

<u>Ayah 52</u>

كَدَأبِ الْفِرْعَوْنَ دْوَالَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ

Their fate is that of the people of Pharaoh and those before them.

Prior to the family of Pharaoh, there were the people of Shu`ayb عليه السلام, and before them, the people of Lūt عليه السلام, preceded by the Thamud and the `Ād, and before them, the people of Nūh عليه السلام. We have already read about the fates of all these nations in Surah Al-A`rāf.

اپریل تاجون 2025ء کا 🕵





They all disbelieved in Allah's signs, so Allah seized them for their sins.

إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ شَدِيْ الْعِقَابِ

Indeed, Allah is All-Powerful, severe in punishment.

<u>Ayah 53</u>

### ذٰلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِّعْمَةً ٱنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوْا مَا بِأَنْفُسِهِمْ This is because Allah would never discontinue His favour to a people until they discontinue their faith.

Allah has sent a messenger of His to every nation. Every messenger called his nation to the oneness of Allah and preached them according to His commandments. Those who responded to the call were blessed with Allah's favors, and showers of His bounties descended upon them. However, after their messenger departed, they gradually adopted disbelief and misguidedness, abandoning the boulevard of monotheism for the alleys of polytheism. Consequently, Allah's blessings turned away from them and were replaced by His punishment, which led to the annihilation of the nation.

A nation came into being from the progeny of the believers who boarded the Ark of Nūh عليه السلام. When that nation went astray, Hūd عليه السلام was sent to them. Then, from the descendants of those who believed in Hūd appointed as a messenger for them. Thus, every nation faced ruin for abandoning the path of their prophet, yet Allah did not take His favor from any nation until they themselves forsook the path of guidance for error. This theme will reappear later in Surah Ar-R`ad (ayah 11). Maulana Zafar Ali Khan has expressed this theme in a beautiful couplet in these words:

"God has never changed the state of a nation,

That does not consider changing its own state of affairs."

According to this philosophy, when a nation adopts hard work as its principle, positive changes manifest in its external circumstances, and thus



its destiny transforms. Merely harboring wishful thoughts and relying solely on prayers does not alter the fates of nations. Since a nation is a collection of individuals, the change must begin with the individuals themselves. Initially, a select few undergo a transformation; their thoughts, their ideologies, their aspirations, and their interests shift. As the number of such pure-hearted individuals gradually increases, they organize themselves into a formidable force, standing as an unyielding wall against falsehood. In this way, the storms of tyranny are compelled to change their course. Through the sacrifices of those who uphold the truth, systems are altered, the dawn of revolution breaks forth, and society is once again set upon the path of righteousness.

However, it is essential to recognize that for this struggle for revolution, our intellectual and practical guidance must come solely from the teachings of the Quran. It is this education that brings about a revolution in the depths of one's soul. It is this elixir that metamorphoses one to the extent that this heap of dust instantaneously transforms into an inexorable sword. Allama Iqbal has expounded upon this subtle point as follows:

> چوں بجاں در ر فت جاں دِ مگر شود جاں چو دیگر شد جہاں دیگر شود!

"When it permeates the soul, the soul transforms anew,

As the soul is renewed, the world changes too."

When the Quran penetrates an individual's heart, it completely alters his heart and soul. This transformation in the inner realm of a believer ultimately manifests itself as a global revolution.

Surely Allah is All-Hearing, All-Knowing.

<u>Ayah 54</u>

كَدَأبِ الإفِرْعَوْنَ دوَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ

That was the case with Pharaoh's people and those before them.

ؖػؘڹۜٛڹؙۅ۠ٳۑؚٳؗڸؾ<sub>ؚ</sub>ۯؾؚؚۜڡؚؚۣڡ۫ۏؘٵؘۿڶڬؙڹۿؗڡ۫ڔؚۮؙڹؙۅؙؠؚڡؚۣڡ*۫* 

They all rejected the signs of their Lord, so We destroyed them for their sins

وَ أَغُرَقُنَا أَلَ فِرْعَوْنَ ۚ وَكُلٌّ كَانُوا ظَلِمِيْنَ @

واريل تاجون 2025ء ک<mark>چا</mark>



🗲 🖁 حکمت قرآن 👸

And drowned Pharaoh's people. They were all wrongdoers.

#### <u>Ayah 55</u>

Indeed, the worst of all beings in the sight of Allah are those who persist in disbelief, never to have faith.

This notion has been established earlier in Surah Al-A`rāf, ayah 179, where it was stated that such individuals outwardly appear to be human, yet in reality, they are not: (کَلَانَعُامِ اَعْنَىٰ لَا يَتُصَرُوْنَ بِهَا وَ لَهُمْ اَذَانَ لَا يَسْمَعُوْنَ بِهَا وَلَيْكَ 'They have hearts with which they do not understand, and they have eyes with which they do not see, and they have ears with which they do not hear. Those are like livestock; rather, they are more astray. '' Here, these individuals have been described as "سَرَّ الدَّوَاتِ" (the worst of creatures): they are those animal-like humans who are worse than beasts, having succumbed to the fleeting pleasures of this world by choosing disbelief over the blessings of faith.

#### <u>Ayah 56</u>

### اَلَّنِ يُنَ عٰهَدُتَّ مِنْهُمُ ثُمَّ يَنْقُضُونَ عَهْدَهُمُ فِي كُلِّ مَرَّةٍ وَّ هُمُ لَا يَتَقُونَ ٢ [Namely] those with whom you [O Prophet] have entered into treaties, but they violate them every time, not fearing the consequences.

This refers to the Jews of Madinah. When the Messenger of Allah عليه وسل الله arrived in Madinah, he immediately initiated negotiations with the Jews, which resulted in an agreement for the mutual defense of the city with the three Jewish tribes of Madinah. Professor Montgomery Watt (1909–2006), celebrating the astuteness and political insight of the Prophet معلى الله in splendid accolades, has hailed this agreement as a momentous diplomatic achievement of his. Although the Jews appeared to adhere to the covenant, they kept secretly engaging in intrigues against the Muslims. At every challenging juncture, they failed to uphold their commitments and conspired with the enemies of the Prophet معلى وسل الله. Even at the most critical moment of the Battle of the Confederates (Ghazwa al-Ahzāb), they covertly sent messages to the Quraysh, urging them to attack the city and ensuring them that they would provide assistance from the inside.

Ayah 57

#### If you ever encounter them in battle, make a fearsome example of them, so perhaps those who would follow them may be deterred.

These Jews keep conspiring secretly with the disbelievers of Makkah against you. However, if some of them are captured in the battlefield while fighting on behalf of the Quraysh, inflict upon them such a punitive example that even the Quraysh, who are pulling their strings in the background and plotting these conspiracies, may come to their senses.

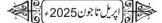
#### <u>Ayah 58</u>

### وَإِمَّا تَخَافَنَّ مِنْ قَوْمٍ خِيَانَةً فَانْبِنُ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَآءٍ \*

## And if you [O Prophet] see signs of betrayal by a people, respond by openly terminating your treaty with them.

In the preceding ayāt, the violation of the treaty was discussed as an individual act. For instance, if a member of a tribe is found to be involved in such a conspiracy, it is possible for the individuals or leaders of that tribe to absolve themselves by claiming that it was merely the personal act of that individual, while collectively, their tribe remains bound to the agreement. However, this ayah addresses the issue at a national level with the instruction: "O Prophet المنابع الله Prophet المنابع الله agreement in an overt manner." This is because the moral standard that Allah desires to see the believers adhere to makes it impossible for a treaty to outwardly exist while inwardly there are plans to act against the concerned party. Therefore, the Prophet منابع was commanded that should such a situation arise, you must openly declare that from this day forward, there is no agreement between you and me.

Maulana Maududi رحمالله expressed his views regarding the Jihad of Kashmir in 1948 in light of this Quranic directive, stating that taking such action while diplomatic relations with India existed was contrary to the teachings of the Quran and the Shari`ah, and such a policy was unbefitting of a government representing a state established in the name of Islam. He held the view that Pakistan should, placing its trust in Allah, openly declare its policy. Striking deals for mutual cooperation and extending friendship in public while sabotaging each other secretly may be typical of those focused on the world, but it is not the path of the faithful. Although Maulana Maududi's من opinion was perfectly in line with the spirit of this ayah, it stirred considerable agitation among the public at that time.





💐 🖁 حکمت قرآن

إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ الْخَابِنِينَ ٥

Surely Allah does not like those who betray.

#### Ayāt 59 to 66

وَلا يَحْسَبَنَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْ اسَبَقُوْ الْنَّهُمُ لا يُعْجِزُوْنَ ﴿ وَاَعِدُّوْ الَهُمُ مَّا اسْتَطَعْتُمُ مِّن قُوَةٍ وَمِن رِّبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُوْنَ بِهِ عَدَوَ اللَّهِ وَعَدُوَّ كُمْ وَ أُخَرِيْنَ مِن دُوْنِهِمْ لا تَعْلَمُوْنَهُمْ اللَّهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنْفِقُوْ امِن شَىءٍ فِن سَبِيْلِ اللَّهِ يُوَتَ الَيْكُمْ وَ أَنْتُمْ لا تُظْلَمُوْنَ ۞ وَ إِنْ جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَاجْتَحُ لَهَا وَ تَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ لاَ يَّهُ هُوَ السَّعِيْحُ الْعَلِيْمُ ۞ وَ إِنْ يَرِي يُرُوَ ا أَنْ يَخْدَعُونَ ۞ وَ إِنْ جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَاجْتَحُ لَهَا وَ تَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ لاَ يَّهُ هُوَ السَّعِيْحُ الْعَلِيْمُ ۞ وَ إِنْ يَحْدَعُونَ ۞ وَ إِنْ يَعْدَمُ الَّذِي ايَن يَحْدَعُونَ ۞ وَ إِنْهُ مُوَ السَّعِيْحُ الْعَلِيْمُ ۞ وَ أَلَّفَ بَيْ يَعْدَ أَنْ يَخْدَعُونَ ﴾ وَ إِنْ يَعْدَى اللَّهُ هُوَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ ۞ لَيَ اللَّهُ أَنَّهُ مَن اللَّهُ وَ مَنْ اللَّهُ هُوَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ ۞ يَا لَيُوهُ مِنِيْنَ ۞ وَ ٱلَّهُ مَنْ اللَّهُ عَذِي وَ يَعْرَفُونَ وَ إِنْ يَعْدَى الْمُؤْمِنِيْنَ اللَّهُ مُ مَا اللَّهُ مُوَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ أُون يَكْنُ مِنْ يُكُمُ مِنْ اللَّهُ عَن يَعْمَ اللَهُ مُوَ اللَّي اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ وَ مَن اللَهُ مُوَ مِنَ الْمُؤْمِنِينِينَ أُو اللَّي وَ إِنْ يَنْهُمُ لا يَعْمَا اللَهُ مُ الْهُ مُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَنْ مُن عُمُ وَ اللَّيْنِ الللَّهُ وَ مَن مِنَ الْمُؤْمِنِيْ مَنْ يُكُمُ عَنْ يُ وَ إِنْ يَكُنُ مِنْ يُكُمُ مَ عَلَيْ وَ يَكَنُ مَا يَعْتَالِ اللَّهُ مَن الْمُو الْنَا اللَّهُ عَنْ يَعْذَى هُ وَ الْنَا وَ اللَّهُ مَنْ يَ مَا لَكُونَ عَنْ يَعْنُ وَ إِنْ يَكُنُ مِنْ يُكُمُ مِنْ يَعْذَى اللَهُ عَنْ يُنُو اللَهُ وَ عَنْ يَ الْنَا يَعْتَالُ وَ يَعْنُ وَ وَ اللَّهُ مَنْ الْمُونَ وَ يَعْذَى وَ وَ وَ وَ عَنْ يَعْذَى مَائِنُ وَ وَ عَنْ يَعْمَى وَ وَ عَنْ يَ عَائِنَ وَ عَنْ يَ مَنْ يَ عَنْ يَ يَ عَا وَ اللَهُ وَ وَ مَا عَا مُ مَا يَعْتَ وَ و مِنْ الْنُو وَ اللَّعْنُ مَا اللَهُ عَنْ عُنْ عُنْ مُوا وَ اللَهُ وَ الْنُو وَ الْنَا الْنَا الْنَا وَ يَ يَ مَ عُنْ الْمُ و مَا مَا يَعْتَ الْنُ وَ الْنَا يَعْذَى مَا الْعُوا الْعَاقُ وَ السَامِ مُ والْ الْعُنْ مُ الْنُونُ مُ مَا ال

#### <u>Ayah 59</u>

### وَلَا يَحْسَبَنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا سَبَقُوْا

#### Do not let those disbelievers think they are not within reach.

This refers to those among the one thousand fighters in the disbelievers' camp who managed to escape unscathed during the Battle of Badr. They are being cautioned against the delusion that they have truly evaded punishment.

انَّهُمُ لَا يُعْجِزُوْنَ۞

#### They will have no escape.

They will not be able to evade His control.

#### <u>Ayah 60</u>

وَأَعِدُّوْالَهُمْ مَّا اسْتَطَعْتُمْ مِّن قُوَّةٍ وَمِن <sub>لِ</sub>ّبَاطِ الْخَيْلِ

## Prepare against them what you 'believers' can of 'military' power and cavalry

Here, the Muslims are being commanded in unambiguous terms: "Now that your movement has entered the phase of confrontation, you must, according to your resources, prepare diligently for Jihad by mastering the



<u>حکمت قرآن</u>

art of warfare to the utmost of your capacity, while at the same time securing weaponry, horses, and other paraphernalia. While a true believer should rely solely on Allah's assistance, this 'Tawakkul' (reliance) does not imply sitting idly and hoping that everything will happen on its own by Allah's help. The true essence of Tawakkul is to equip oneself with all possible material and technical resources, and then put one's trust in Allah's support.

This ayah strongly emphasizes the necessity for Muslims to strive to their fullest for acquiring maximum defensive capabilities against their enemies. This directive applies through all ages. Today, if Allah has granted Pakistan nuclear power, this capability is a symbol of the strength and power of the nation as well as a trust from the entire Muslim ummah. Any compromise in this regard, under any sort of pressure, would amount to a betrayal of Allah, His Deen, and the entire Muslim world. Therefore, it is of utmost importance for the Pakistani nation to remain vigilant against its adversaries and adopt a courageous policy that maintains a balance of deterrence against its enemies in the form of nuclear arms.

تُرْهِبُوْنَ بِهٖ عَدُوَّ اللهِ وَ عَدُوَّ كُمْر

#### To deter Allah's enemies and your enemies

ݸݳݢݛݧ<u>ݔ</u>ݸݥݙݸݔݡݥ<sup>ݨ</sup>ݳݿݻݞݪݕݸݔݞݥݳݿݨݚݺݞݪݕݥݥ

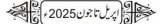
#### As well as other enemies unknown to you but known to Allah.

They are the insidious betrayers among you, the hypocrites, who secretly contrive schemes for your destruction. Although they may remain concealed from your view, Allah is fully aware of them.

### وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ شَى إِنْي سَبِيْلِ اللهِ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَ أَنْتُمْ لا تُظْلَمُوْنَ @

# Whatever you spend in the cause of Allah will be paid to you in full and you will not be wronged.

This means that if you need to purchase weapons, provide equipment, or prepare mounts, there will naturally be expenses involved. Therefore, alongside the instruction for preparation for combat, the command for spending in the way of Allah has also been issued, accompanied by the guarantee that for whatever one spends in this cause, one will receive a reward commensurate to one's efforts, without any injustice. Here, it is essential to recall the directives concerning spending in the way of Allah as







mentioned in Surah Al-Baqarah, ayāt 36 and 37. The essence of the message here is: O Muslims! Your movement has now entered a stage where it has become imperative to prepare for war as thoroughly as possible and to acquire the best weaponry available. Therefore, step forward and spend generously for this noble cause. Allah has promised to reward you seven hundredfold for every unit spent, and even that is not the ultimate limit. The greater the spirit of altruism and sincerity, the more the reward will be multiplied. Thus, instead of hoarding your wealth, dedicate it to the path of Allah, so that it serves to establish the supremacy of His Deen in this world and secures your success in the Hereafter.

#### <u>Ayah 61</u>

### وَإِنْ جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَاجْنَحْ لَهَا

# If the enemy is inclined towards peace, make peace with them.

This instruction indicates that if the opposing party appears ready to initiate peace, you (O Prophet عليه علي) should also accept peace under appropriate conditions for the sake of safety and harmony.

### وَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ أَإِنَّهُ هُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيُمُ ١

## And put your trust in Allah. Indeed, He 'alone' is the All-Hearing, All-Knowing.

This means that you should not be concerned about their negative machinations; instead, place your trust in Allah and respond to the offer of peace with a commitment to peace.

#### <u>Ayah 62</u>

وَإِنْ يُرْ يُدُوا آن يَخْدَعُوكَ فَإِنَّ حَسْبَكَ اللهُ

## But if their intention is only to deceive you, then Allah is certainly sufficient for you.

Here, the Prophet عليونيله is being guaranteed Allah's support against their schemes and deceptions.

ۿؙۅٙالَّنِيۡ ٱيَّدَكَ بِنَصْرِ ٩ وَبِٱلْمُؤْمِنِيۡنَ ش

## He is the One Who has supported you with His help and with the believers.

Allah, by His special grace and favor, bestowed upon you (O Prophet) such sincere and devoted companions رضى الله عنه that wherever your sweat fell,







they shed rivers of their own blood. The magnitude of this special assistance by Allah is particularly manifested when we compare the conduct of the companions of Muhammad ملى الله عليه وسلم لله عليه وسلم لله عليه السلام with that of the followers of Mūsa عليه السلام When Mūsa عليه السلام urged his people to fight in the way of Allah, they responded plainly: (فَاذَصَبْ ٱنَتَ وَرَبُكَ فَقَاتِلاً إِنَّا هُهُمَا قَعِدُوسَلُمُ الله (So go, you and your Lord, and fight. Indeed, we are sitting right here)." In response, Mūsa عليه السلام (Al-Maidah 24) (So go, you and your Lord, and fight. Indeed, we are sitting right here)." In response, Mūsa عليه السلام (Al-Maidah 25) (O my Lord, I have no control except for myself and my brother; so separate us from the disobedient people."

In contrast, observe the spirit of integrity and self-sacrifice exhibited by the companions of the Prophet على الله. Prior to the Battle of Badr, when the at Safrā (this was a highly رضى الله عنهم consulted his companions عليه وسلم at Safrā contentious discussion), some individuals persistently argued that they should pursue the caravan. Their reasoning was indeed very sound and compelling. However, the Prophet عليه وسلم repeatedly asked for additional opinions from others. At this, from among the emigrants (Muhajirūn), stood up and declared, "O Messenger of Allah! Wherever رضى الله عنه stood up and declared, "O Messenger of Allah! your Lord commands you to go, you should proceed in that direction. Do anot consider us like the companions of Mūsa فَأَذْمَبْ أَنْتَ who said: ﴿ فَأَدْمَبْ أَنْتَ يَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلَآ لِنَّا هُهُنَا قَعِدُوْنَ. We are your companions; we are ready to follow رضي الله عنه whatever command you give." At this moment, Abu Bakr Siddiq رضي الله عنه sought عليه ولله عنه also expressed their views, but the Prophet رضي الله عنه and Umar to ascertain the opinions of the Ansār. This was because during the Second Pledge of `Aqabah, the Ansār had promised that if there were an attack on Madinah, they would protect the Prophet مطرالله. However, the situation now entailed engaging in battle outside of Madinah, and thus the decision to fight could not be made without consulting the Ansār. Sa'd bin Mu'adh s intention and stood up to say: "O عليه وسلم understood the Prophet رضي الله عنه Messenger of Allah! Perhaps your words are directed towards us, the رضي الله عنه confirmed, "Yes!" Upon this, Sa'd عليه وسلم Ansār." The Prophet رضي الله عنه الله عنه ال continued, "Indeed, we have believed in you and affirmed your truth... We have come to accept you as the Messenger of Allah, and we have pledged to listen and obey. Therefore, we have no option but to comply with your commands. I swear by the One who has sent you with the truth, if you were to lead us into the sea, we would willingly follow you into it. By Allah, if you command us, we are going to reach Barak al-Ghamad (a city in Yemen), even if our camels become weak. We do not find it undesirable in any respect that you lead us into confrontation with the enemy

پریل تا جون 2025ء ایچ

مكمت قرأن

tomorrow. We will stand firm in the battlefield, exhibit true valor in the face of the enemy, and Allah might just let you witness from us something that soothes your eyes. So, relying upon Allah's blessings, please lead us forth." Upon hearing the words of Sa'd رضي الله عنه الله عنه (the face of the Prophet عليه الله الله الله and he issued the order to set out for Badr. This serves as a glimpse of the support that Allah had bestowed upon the Prophet عليه الله in the form of his extremely sincere and devout companions .

#### <u>Ayah 63</u>

وَٱلَّفَ بَيْنَ قُلُوْبِهِمْ لَوُ ٱنْفَقْتَ مَافِي الْأَرْضِ جَمِيْعًامَّ ٱلَّفْتَ بَيْنَ قُلُوْبِهِمْ He brought their hearts together. Had you spent all the riches in the earth, you could not have united their hearts.

وَلَكِنَّ اللهَ ٱلَّفَ بَيْنَهُمُ

#### But Allah has united them.

In Surah Āl-Imran, ayah 103, Allah recalls this special grace with the following words: وَ اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اعْدَاء فَالَفَ بَيْنَ قُلْوَبُكُمْ فَاصَبَحْتُمْ بِيعْمَتِمْ الْحَوَانَا وَ كُمْتُم عَلَى ﴾ And remember Allah's favor upon you when you were enemies, and He brought your hearts together, and by His grace, you became brothers. And you were on the edge of a pit of fire, and He saved you from it."

ٳڹۜٙ؋ؙۼٙڔؚۣؽڒ۠ڂڮؽؗؗؗۿ۠

Indeed, He is Almighty, All-Wise.

#### Ayah 64

يَّاَيُّهَا النَّبِيُّ حَسْبُكَ اللَّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِيُنَ شَ

## O Prophet! Allah is sufficient for you and so are the believers who follow you.

When read in conjunction with the previous ayah, the translation of this ayah is as indicated above. However, it can also be translated as: "O Prophet! Allah is sufficient for you and for those who follow you." The phrasing is such that it allows for both interpretations to coexist.

#### <u>Ayah 65</u>

لَيَ اللَّبِيُّ حَرِّضِ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَى الْقِتَالِ<sup>\*</sup>

#### O Prophet! Motivate the believers to fight.



المحمت قرآن ا

After the Hijrah, for nine years, motivation, encouragement, and urging remained the primary means of prompting the believers towards battle. Over time, this urging intensified into a fervent call. During the first period, the virtues of the Mujahidīn were highlighted, and promises of elevated ranks were made (An-Nisa 95). However, fighting was not mandated for everyone. Yet, in the ninth year of Hijrah, at the time of the Battle of Tabūk, it was made obligatory for all believers to partake in Jihad. It was an all-out call for all believers, and no one without a valid excuse was permitted to remain behind.

ٳڹؙؾۜڴؙڹ۫ڡؚؚۨڹٛػؙؗۿڔۼۺؙۯۅؙڹؘڟ<u>ۑ</u>ؚۯۅؙڹؘؽۼ۬ڸڹؙۅ۠ٳڡؚٳؽؘؾؙڹؚ

If there are twenty steadfast among you, they will overcome two hundred.

وَإِنْ يَّكُنُ مِّنْكُمُ مِّائَةٌ يَّغْلِبُوَا ٱلْفَامِّنَ الَّذِينَ كَفَرُوْا

And if there are one hundred of you, they will overcome one thousand of the disbelievers بِأَنَّهُمْ قَوُمٌ لَّا يَفْقَهُوْنَ۞

#### For they are a people who do not comprehend.

Here, the lack of understanding refers to their uncertainty regarding the truth of their position. On one side is the individual who possesses firm conviction in the truth of his ideology and believes that he is on the right path, fighting for what is just. On the other side is the one who is ideologically unstable; he may either be a hired mercenary or fighting under duress from another's command. Naturally, the performance of these two individuals will be worlds apart. Therefore, the disbelievers cannot attain the steadfastness and resilience in battle that arises from the spirit of sacrificing one's life for the truth of one's cause. It is upon this difference in ideological states between the two sides that the promise of the triumph of ten steadfast Muslims over a hundred disbelievers has been conveyed. The following ayah, although revealed some time later, has been included here due to the continuity of the theme.

#### <u>Ayah 66</u>

ٱلْنَ خَفَّفَ اللهُ عَنْكُمُ وَعَلِمَ إَنَّ فِيُكُمُ ضَعْفًا ﴿

Now Allah has lightened your burden, for He knows that there is weakness in you.

الإيريل تاجون 2025ء کا کچھ



😤 🏅 حکمت قرآن 🕌

Which weakness does this ayah point towards and how did this weakness arise? It is crucial to understand this point clearly. As far as the companions رضي الله عزبم among the Muhajirūn and Ansār who had embraced Islam early are concerned, they had no shortcomings whatsoever. However, the newer converts had not yet been trained in the same manner as the earlier ones, and faith had not yet become firmly established in their hearts. Moreover, it was a significant fact in its own right that the proportion of such new individuals was progressively increasing within the overall number of the Muslims. For instance, if there had been fifty or so newly converted individuals among a thousand Muslims previously, their number was now considerably larger. Consequently, on average, there was a decline in strength among the ranks of the Muslims compared to the past.

ڣؘٳڹ۫ؾۜػؙڹؙڡؚؚۨڹؙػؙۿڡؚٵؚػة۠ڞٳڽؚڗ<sup>ۊ</sup>ٞ۠ؾۜۼؙڸڹؙۅ۠ٵڡؚٵٮٞؾؙڹۣ

So if there are a hundred steadfast among you, they will overcome two hundred.

وَإِنْ يَكُنُ مِّنْكُمُ ٱلْفٌ يَخْلِبُوا ٱلْفَيْنِ بِإِذْنِ اللهِ \*

And if there be one thousand, they will overcome two thousand, by Allah's Will.

وَاللهُ مَعَ الصَّبِرِيْنَ ٠

And Allah is with the steadfast.

ايريل تاجون 2025ء کا

حکمت قرآن 👸